

معنى الخلود في الخبرات الإنسانية

المركز القومي للترجمة

تأسس في أكتوبر ٢٠٠٦ تحت إشراف: جابر عصفور

مدير المركز: أنور مغيث

سلسلة ميراث الترجمة المشرف على السلسلة: مصطفى لبيب

- العدد: 2407

- معنى الخلود في الخبرات الإنسانية - وليام ارنست هوكنج - مترى أمين - محمد على العريان

- زكى نجيب محمود - 2015

### هذه ترجمة كتاب: The Meaning of Immortality in Human Experience By: William Ernest Hoching

حقوق الترجمة والنشر بالعربية محفوظة للمركز القومى للترجمة شارع الجبلاية بالأوبرا- الجزيرة- القاهرة. ت: ٢٧٣٥٤٥٢٤ فاكس: ١٥٥٤ ٢٧٣٥

El Gabalaya St. Opera House, El Gezira, Cairo.

E-mail: nctegypt@nctegypt.org Tel: 27354524 Fax: 27354554

## معنى الخلود فى الخبرات الإنسانية

تاليف: وليام إرنست هوكنج ترجمة: مسترى أمسين مراجعة: مصمد على العريان تسقديم: زكسى نجيب مصمود



#### بطاقة الفهرسة إعداد الهيئة العامة لدار الكتب والوثائق القومية إدارة الشئون الفنية

هوكنج: وليم إرنست ، ۱۸۷۳ – ۱۹۹۱ «معنى الخلود فى الخبرات الإنسانية / تأليف: وليم إرنست هوكنج؛ ترجمة : مترى أمين؛ مراجعة: محمد على العريان؛ تقديم: زكى نجيب محمود القاهرة. المركز القومى للترجمة ، ۲۰۱۵ ۲۷۷ ص . ۲۲ سم. ۱ – الخلود (فلسفة) ۲ – الفلسفة العربية ۲ – الفلسفة العربية (أ) أمين ، مترى (ب) العريان ، محمد على (ب) العريان ، محمد على (ج) محمود، زكى نجيب. ۱۹۰۰ – ۱۹۲۲ (مقدم) (د) العنوان

رقم الإيداع ٢٠٥٩ / ٢٠١٤ الترقيم الدولى 4-972-977-978-1.S.B.N و طبع بالهيئة العامة لشئون المطابع الأميرية

تهدف إصدارات المركز القومى للترجمة إلى تقديم الاتجاهات والمذاهب الفكرية المختلفة للقارئ العربى وتعريفه بها، والأفكار التى تتضمنها هى اجتهادات أصحابها في ثقافاتهم، ولا تعبر بالضرورة عن رأى المركز.

#### المشتركون في هذا الكتاب

#### المؤلف

وليام ارنست هوكنج: أحد عظماء العصر الذهبى للفلسفة الأمريكية. ولد عام ١٩٠١ وتوفى عام ١٩٠٦. حصل على ليسانس الآداب عام ١٩٠١ من جامعة هارقارد ودرجة الماجستير عام ١٩٠٢ والدكتوراه في الفلسفة عام ١٩٠٤. درس الفلسفة في جامعة هارقارد حتى تقاعد عام ١٩٤٣ واستمر في القاء المحاضرات التي ذاع صيتها في العالم الغربي. ألف أكثر من ٢٠ كتابا في الفلسفة من أشهرها «معنى الله في الخبرات الإنسانية» (١٩١٢).

## المترجم :

مترى أمين: تخرج في معهد التربية للمعلمين عام ١٩٣٧ وأرسل في معتير للدراسات العليا ، الأولى إلى انجلترا سنة ١٩٤٧ – ١٩٤٨ والثانية إلى الولايات المتحدة الأمريكية سنة ١٩٥٣ – ١٩٥٤. حصل على دبلوم الدراسات العليا في اللغة الانجليزية من جامعة كيمبردج وعلى درجة في التعليم الثانوي وتربية الشواد من جامعة فلوريدا. انتدب لبعض الوقت في المعهد العالى للخدمة الاجتماعية وكلية الآداب بجامعة الاسكندرية ، وكلية التجارة جامعة الاسكندرية . كما عمل مفتشا للغة الانجليزية بمديرية التربية والتعليم بالاسكندرية . له مؤلفات كثيرة بالعربية منها «ضعاف العقول وواجب الدولة نحوهم» كثيرة بالعربية منها «ضعاف العقول وواجب الدولة نحوهم» و « ماجلان » و « و الأحلام المزعجة » . كما أن له مؤلفات بالانجليزية منها « جنكيز خان وجحافل المغول » و « أعلام الفلاسفة : كيف نفهمهم » ، و « الملكة إليزابث والأرمادا الاسبانية » وجميعها من الكتب التي قامت بنشرها هذه الحمعة . .

الدكتور محمد على العريان: أستاذ التربية في كلية المعلمين بجامعة عين شمس سابقا . حصل على ليسانس الآداب قسم اللغة الانجليزية من كلية الآداب جامعة القاهرة سنة ١٩٣٩ ، ثم حصل على دبلوم معهد التربية العالى للمعلمين بالقاهرة سنة ١٩٤٠ . درس في اكسفورد واكسر بانجلترا ، وحصل على دبلوم اللغة الانجليزية ثم حصل على درجة الماجستير في التربية وعلم النفس من جامعة كولومبيا بنيويورك سنة ١٩٥٠ ، ودرجة الدكتوراه في التربية سنة ١٩٥٢ ، ومنحته هذه الجامعة ميدالية الخدمة العلمية الممتازة سنة ١٩٥٤ . شغل عدة مناصب هامة ، فعمل مديرا لمكتب الاستعلامات السياحية بنيويورك ثم عمل بقسم الإذاعة والترجمة بمقر الأمم المتحدة بنيويورك ، كذلك عمل بدار التحرير للطبع والنشر ، وخبير الأمم المتحدة المنتدب بمعهد تدريب المعلمين بالخرطوم . له مؤلفات عديدة في التربية وعلم النفس والأدب منها « فوق الأنقاض » ، و « مفاهيم جديدة للتربية » ، و « وكيزة التربية » ، و « من التسول الأخلاق إلى المنهج الاشتراكي»، وترجم كتاب «النفس المنبثقة»، و «نظرات في الثقافة »، و «أحاديث للمعلمين»، و «النشاط المدرسي في المرحلة الشانوية»؛ و « لماذا نعلم » ، و « وقاموس جون ديوى للتربية » ، و« البراجاتية » ، و « أفكار وشخصية وليام جيمس » ، و « نافذة على الميدان ». وهي من الكتب التي قامت بنشرها هذه الجمعية.

### صاحب التقديم

الدكتور زكى نجيب محمود: فيلسوف مصرى. حصل على درجة الدكتوراه في الفلسفة من جامعة لندن عام ١٩٤٧. مؤلف لعدد كبير من الكتب في الفلسفة وفي النقد الأدبي . من أهم مؤلفاته في الفلسفة «المنطق الوضعي»، و «خرافة الميتافيزيقا»، و «نحو فلسفة علمية». ومن مؤلفاته في تاريخ الأدب ونقده «فنون الأدب»، و «قصة الأدب في العالم». ترجم كتاب «المنطق» لمؤلفه جون ديوى وهو من الكتب التي نشرتها هذه الجمعية . نال جائزة الدولة التشجيعية لسنة ١٩٦٥ وجائزة الدولة التقديرية في الآداب لسنة ١٩٧٥.

## محتويات الكتاب

| محه | ىص | 1       |                                                |
|-----|----|---------|------------------------------------------------|
| ١   |    | •••     | تقديم بقلم الدكتور زكى نجيب محمود              |
|     |    |         | مقدمة الطبعة المنقحة                           |
|     |    |         | مقدمة لآراء عن الموت والحياة                   |
| 1 \ | •  | <i></i> | الجزء الأول: معانى الموت معانى                 |
| ١٩  | •  | •••     | استهلال                                        |
|     |    |         | ١ – الريبة في أمر الموت                        |
| ۲ ٤ |    | •••     | ٧ – المعانى الإيجابية للموت                    |
| ٣ ٤ |    |         | ۳ – تمهیدات منطقیة ۳                           |
| ٣٤  |    | • • •   | عوائق لاضرورة لها                              |
| ٤٤  |    |         | ٤ - العقل والجسم الذي يضمه                     |
| ۰۰  |    | ***     | ه - معضلة بناء العالم وتركيبه                  |
| ٥٧  |    |         | ٦ - مذهب الثنائية ٠٠٠ ٠٠٠                      |
| ٥٧  |    | ***     | النفس والكامنة (العقل الباطن)                  |
| 7 £ |    |         | ٧ - سمات الذاتين: الذات الواعية والذات الكامنة |
| ٧٣  |    |         | ٨ - معان أخرى للموت معان                       |
| ۸۱  |    | • • •   | ٩ – ما ينبغى أن يكون                           |
| ۹.  |    | .,.     | ختام                                           |

| ۹١. | الجزء الثاني : حشد من الآراء في معنى الحياة      |
|-----|--------------------------------------------------|
| ۹٤, | ١ – قيمة مجرد الوجود على قيد الحياة              |
| ۹۸, | ٧ – قيمة القيام بالعمل وما يتم من أعمال          |
| ١٠١ | ٣ – قيمة الحب والتقدير                           |
| ١٠٥ | ٤ -قيمة النهوض بخدمة القضايا : اتحاد الحب والقوة |
| ۱۰۸ | o – قيمة تحقيق المصير عقيق المصير                |
| ١١٠ | ٣ – تناقضات المعنى تناقضات                       |
| ۱۱۳ | الجزء الثالث: معانى الحياة معانى                 |
| 110 | ١ – الفكر وسلامة العقل                           |
| 177 | ۲ – تمهیدات منطیة تمهیدات منطیة                  |
| YY  | ٣ – العلم والخيال ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠        |
| 44  | ٤ – تجربة الحضارة الغربية                        |
| ٤١  | o - كيف يتطلب الاتصال انفصالا                    |
| ٤١  | ١٠ - مفهوم الله                                  |
| ٤١  | أ- الصورة الخادعة للقيمة « المحلية »             |
| ٤٢  | ب - المبدأ العام للنسبية بالقياس إلى القيم       |
| 24  | ج – الموضوعية المحسوسة                           |
| ٤٦  | ٧ - ديمومة الحياة                                |
|     | د – قانون الآخرية التجريبية من من من من من       |
| ٤٩  | هـ – الآخرية الزمنية أو ما وراء الخبرة           |
| ٥٠  | • - بقاء الدلالة التارخية                        |

| الصفحة |                                                          |
|--------|----------------------------------------------------------|
| 105    | ٣ - نمو الذات                                            |
| 174    | ٧ - خاتمة : الصوفى والواقعى                              |
|        |                                                          |
| 174    | الحزء الرابع : بعض الأبعاد الحديثة للنظام الكونى والمصير |
| 140    | عصر التحليل                                              |
| ١٧٧    | ١ - الا أدرية على نطاق واسع                              |
| ١٨٣    | ٢ - العقبة الناشئة عن دراسة علم الإنسان                  |
| ۲۸۱    | ٣ - فلسفة التدفق أو السبيل                               |
| 194    | الجزء الحامس: نسبية الموت                                |
| 190    | الأبعادالأبعاد                                           |
| 197    | ١ – حقوق الخافية واللقانة                                |
| ۲.۳    | ٧ - اليقينيات الأولية ٢                                  |
| ۲۱.    | ٣ – من الخيال إلى الفلسفة                                |
| YIV    | ٤ – الادوار المزدوجة للنفس والعالم                       |
| 777    | o - التحليل الفلسني التحليل الفلسني                      |
| 701    | الحزء السادس : خاتمة نام                                 |
| 404    | مدى الخبرة                                               |
| 408    | ١ - خبرة الحب الخلاق                                     |
| 707    | ٢ – خبرة الموت (الاحتضار)                                |
| ۲٦.    | ٣ – الرؤية الطوباوية (السعيدة) كتحقيق وبلوغ مأرب         |
| Y 7 Y  | di i e ti i di                                           |



## تقديم

## بقىلم الركتورزكي نجير محمود

كان « جوزيا رويس » ( ١٨٣٥ – ١٩١٦ ) هو الفيلسوف المثالي الأول ، خلال النصف الثاني من القرن التاسع عشر، لا في موطنه الأمريكي وحده ، بل كذلك بالنسبة إلى دنيا الفلسفة على إطلاقها إبان تلك الفترة ، ولقد أدار فلسفته المثالية تلك ، حول محاولة أراد مها أن يوفق بين « الذات المطلقة » ( الله ) التي تستغرق الوجود كله ، بكل ما فيه من أفراد ، وبين أن يكون للذوات الفردية وجودها المتميز.أما الذات المطلقة فهي عنده الكون بأسره ، الذي هو في حقيقته كائن حي واحد ، فهو بمثابة عقل واحد ، أو روح واحد عظيم ، تجيء هذه الكائنات الفردية كلها - بما في ذلك أفراد الانسان - وكأنها لحظات منه ، لكنني أنا الإنسان الفرد ، المنحصر في ذاتي وفي تيار خبرتي كما أحسه في دخيلة نفسى ، كيف أعلم بذلك العقل اللامتناهي المحيط بكل شيء وبكل إنسان؟ يجيب «رويس » عن سؤال كهذا ، بأنه ما على السائل إلا أن يتأمل ذاته فاحصا ، فإذا هو بإزاء ذات لا تستطيع أن تدرك لحظتها الراهنة إلا إذا أضافت إليها شيئا من الذاكرة وشيئا من الخيال ، وإلافهل كنت أستطيع – مثلا – أن أمسَكَ بقلمي لأكتب هذه الأسطر ، مالم يكن في قدرتي ما أرتد به إلى معلومات، عندي سابقة ، وما أمد به النظر إلى تسلسل فكرى سيتحقق على مدى فترة من الزمن آتية ؟ نعم إنك تستطيع أن تحدق بالبصر فما أمامك الآن ، حتى تملاحاستك منه ، لكن ذلك لن يكون «إدراكا» إلا إذا ربطته بما سبقه في ماض ذهب ، وبما سيلحقه في مقبل آت ، ولكنك ما إن تأخذ في توسعة الدائرة من هذه اللحظة الراهنة إلى ما قبلها وما بعدها ، حتى تراك قد انطلقت لا تعرف أين تقف ، إلا أن ترسل الفكر إلى مالا نهاية له ، إلى الأزل الذي لم يبدأ فى لحظة بذاتها ، وإلى الأبد الذي لن ينتهى عند لحظة بذاتها ، إلى ما أسميناه بالذات المطلقة.

على أن تلك الذات المطلقة الشاملة لكل شيء ، ليس من شأنها – عند جوزيا رويس – أن تمحو وجود الأفراد في وجودها ، إذ أن رويس كان حريصا أشد الحرص على ألا تنمحي الشخصية الإنسانية بأية صورة من الصور ، برغم أنها جزء من الذات المطلقة ، لكن كيف نستطيع المحافظة على الشخصية الإنسانية إلا إذا جعلنا الحلود من نصيبها ، أعنى إلا إذا جعلناها – كالذات المطلقة نفسها – أبدية ، لا يتقيد وجودها بهذه اللحظة أو تلك من لحظات الزمن ، ذلك لأننا لو قلنا إن الذات المفردة الجزئية قد ولدت بعد أن لم تكن ، وستموت لتصير إلى عدم ، كان معنى قولنا هذا أن تلك الذات المفردة رهينة فترة عدودة ، هي الفترة الممتدة من ميلادها إلى موتها ، وأما قبل ذلك ، وأما بعد ذلك ، فهي منسابة في الوجود بغير شخصية خاصة تميزها ، وذلك مالم يرد أن يقوله جوزيا رويس .

ستقول: وهل يريدنا إذن أن نجعل ذوات الأفراد أبدية – أعنى أن نجعلها كائنات لامتناهية – تماماكما نجعل الذات المطلقة ؟ وإذاكان الأمركذلك ، فأى فرق بين المطلقة والجزئية ؟ وهنا يلجأ رويس إلى التشبيه بمسلسلات الأعداد ، يوضح ألا تناقض بين أن يكون الأصل والفرع أبديين لا متناهيين ، فمن سلسلة الأعداد الطبيعية (۱، ۲، ۳، ۲، ۳. يلى مالا نهاية) تستطيع أن تولد مسلسلات فرعية لا نهاية لها ، لكل منها طابع فريد متميز ، ومع ذلك فكل منها عبد إلى مالا نهاية . فثلا تستطيع أن تولد مسلسلة من الأعداد الفردية ، ومسلسلة أخرى من الأعداد الزوجية ، ومسلسلة ثالثة تجرى هكذا : ۲ ، ٤ ، ومسلسلة أربعة تجرى هكذا : ۲ ، ٤ ، وهكذا وهكذا ، فن ذلك نرى كيف أن السلسلة العددية التي هي فروع تفرعت عن ذلك الأصل ، هي أيضا لا متناهية ، دون أن يكون في ذلك تناقض – عن ذلك الأصل ، هي أيضا لا متناهية ، دون أن يكون في ذلك تناقض –

فقل شيئاكهذا فى الذات اللامتناهية المطلقة ، وفي الذوات اللامتناهية التى هى أجزاء منها وفروع لها ، فالفرد خالد خلود الكل ، دون أن يتم التطابق بين الفرد والكل .

تلك بإيجاز شديد هي مثالية جوزيا رويس، وقد تتلمذ عليه فلاسفة كثيرون، من بيهم وليام ارنست هوكنج (١٨٧٣ – ١٩٦٦)، ثم أخذ هؤلاء التلاميذ ينصرفون مع الأيام عن مثالية أستاذهم، إلا هوكنج فقد لبث تابعا أمينا لأستاذه، لا تحوله الأعوام – وقد جاوز من عمره عامه التسعين – عن المذهب المثالي من طراز ما أعلنه رويس، فهو مذهب يشبع فيه إيمان المتدين وعقل الفيلسوف في آن معا، فالمتدين منه يريد أن يستوثق من خلود الشخصية الإنسانية إلى يوم القيامة، والفيلسوف يريد أن يتصور الكائنات الجزئية جميعا داخلة في بناء نسقي واحد، فكيف يكون التوفيق بين الجانبين إلا بأن يصطنع ما اصطنعه من ذلك الطراز الفريد من المذاهب المثالية ؟

وهذا الكتاب الذي بين أيدينا: « معنى الخلود في الخبرات الإنسانية » هو أحد مؤلفاته التي حاول بها أن يبسط فلسفته التي يصون بها كيان الكائن المطلق وكيان الكائن المفرد في آن واحد ؟ . بهذا الكتاب يريد أن يبين أنه من خلال خبراتنا كما تجرى في دخائل نفوسنا نستطيع أن نتحقق من خلود الإنسان ، أي إن الإنسان إذا زعم لنفسه الخلود من الموت ، فهو لا يحتاج في تأييد زعمه ذاك إلى نبأ يأتيه من خارج نفسه ، بل كل ما يحتاج إليه في ذلك هو أن ينطوى على ذات نفسه فاحصا محللا مستشهدا بما يقع عليه هناك من شواهد ، وإذا الخلود نتيجة محتومة لا شك في صدقها .

فإحساس الحى بحياته لايبدأ عند لحظة معلومة ، ولا ينتهى عند لحظة معلومة ، فأنت لا تعرف نفسك إلا حيا ، أما متى بدأت هذه الحياة فها تحاول العودة بالذاكرة ، فلن تذكر أبدا متى بدأت ، وأما متى تنتهى فكذلك لن تكون أنت هناك بجسمك هذا وملكاتك هذه حين يحين الموت ، لتعلم متى تنتهى . إن الذين يعلمون متى بدأت حياتك ومتى تنتهى هم الناس

الآخرون ، الذين يرونك من الخارج كها يرون سائر الأشياء ، أما أنت ، أنت الذى ترى نفسك من الداخل ، فلا ترى لوغيك الدافق المتصل بداية ولا نهاية ، إن الذى يموت هو دائما «الآخر» وليس «أنا» ، فما دامت هذه «الأنا» قائمة تدرك وتعى ، فهى ليست ميتة ، وإذا ماتت فليست هى بالمدركة ولا الواعية ، ومعنى ذلك كله هو أن نظر الإنسان إلى نفسه من باطن ، لا يدله على موت ، وإنما دلالته الوحيدة هى على حياة مستمرة ، لا يعرف لها بداية ولا يعرف لها نهاية .

وقدتساً لنى : ولماذا أحصر نفسى فى ذات نفسى فأكون كالنعامة التى تدفن رأسها فى الرمل لتتقى رؤية الخطر؟ لماذا لا أمد بصرى إلى خارج نفسى لأرى الناس الآخرين والموت يدركهم ، فأعلم أن أفراد الناس صائرون إلى فناء ، وأن الخلود أسطورة من أساطير الحالمين !

وأجيبك - متقمصا روح هوكنج ولو إلى حين قصير - فأقول إن ثمة طريقتين في لغة الفلاسفة وهم يحدثونك عن الإنسان وموقفه حيال العالم الطبيعي الذي يحيط به ، وإن كل طريقة من هاتين الطريقتين تجعل للموت معني يختلف عن معناه عند من يتبعون الطريقة الأخرى ، فالفيلسوف إما أن يلغي وجود الذات الإنسانية ليجعلها جزءا من أجزاء الطبيعة ، لا فرق بيها وبين قبضة من الرمل أو هبة من الربح ، وعندئذ يكون الموت معناه بعثرة لذرات الإنسان وسط ذرات الطبيعة الأخرى ، وإما أن يلغي وجود الطبيعة ليجعلها جزءا من الذات بحيث لا تكون الطبيعة إلا إدراكات عند مدركيها ، وعندئذ يكون معني الموت هو تغير يطرأ على الحياة الإدراكية ، أعني أن الموت عندئذ يكون انتقالا من عالم إدراكي أو كثير .

وبعبارة أخرى ربما كانت أجلى وأوضح . إنك إذا عددت وجودك وجودا بدنيا ولا شيء غير ذلك ، فإن موتك معناه أن يطرأ تغير على أوضاع حفنة من الذرات المادية ، فبدل أن تكون هذه الذرة هنا لصيقة بغيرها في مكانها هذا ، تصبح هناك لصيقة بمجموعة أخرى ، وأما إذا عددت وجودك وعيا داخليا تشعر

به إذا ما تأملت ذاتك من باطن ، فإن الموت - بالمعنى الذى يبصره الناس فى الآخرين - لن يكون له عندك ما يدل عليه .

هاتان زاويتان للنظر ، لكننا نلاحظ فيها أن إحداهما تعتمد على الأخرى ، على حين أن هذه الأخرى تستطيع أن تستقل بذاتها ، فالقائل بأن الذات الإنسانية جزء من الطبيعة المادية ، تتبعثر فيها بعد الموت ، إنما يقول ذلك مستنداً إلى إدراك واع في نفسه ، على حين أن القائل بأن الذات الإنسانية وعى ، لا مادة ، لا يحتاج في قوله هذا إلى طبيعة مادية تسنده ، وإذن فمن حقنا أن نجعل لاحدى زاويتي النظر أولوية على زميلتها ، وصاحبة الأولوية هي تلك التي ترى الحياة تبارا من الوعى ، ليس له نقطة ابتداء – في الإدراك – ولا نقطة انتهاء .

صحيح أن هذا الوعى تطرأ عليه حالات متعاقبة ، تجيء منها حالة وتذهب حالة ، فأنا الآن مبتهج فرحان ، وكنت منذ لحظة مبتئسا حزينا ، لكن هذه الحالات التي تولد وتفني ، ليست هي «الذات» التي تحور متقبلة لتلك الحالات ، فالحالات فانية ، والذات باقية – وهذا هو معني قولنا إن الإنسان في عرى خبرته الداخلية لا يعرف الموت ، فالشاهد عنده هو أنه خالد ، حتى وإن وصفه الواصفون بالموت والفناء .

على أن ذلك وجه واحد من أوجه الخلود المتحقق للأفراد ، ووجه آخر هو فيا يبدعه الإنسان ويخلقه ليبق : من أين يجيء الشاعر بشعره ، والمفكر بفكره ؟ هل يمد الشاعر ذراعه إلى كلمات القاموس ليملأ مها قبضته ثم ينثرها على الورق فى عقد منظوم فإذا هي قصيدة ؟ أو هل يمد بصره إلى عالم الغيب ، فإذا القصائد هناك مرصوصة على الرفوف ، فما عليه إلا أن يهبط باحداها إلى دنيا البشر؟ إنه لوكان الأمركذلك ، لكان ما هناك هو ما هنالك ، وكل ما حدث من تغير هو أننا نقلنا شيئا من عالم الإمكان إلى عالم الفعل ، من عالم الغيب إلى عالم الشهادة ، من عالم الخفاء إلى عالم العلانية والظهور ، لكن لا ، فليس الأمر كذلك ، بل إن الشاعر يخلق شيئا من عدم ، وذلك دليل على أن عالم الشهادة ليس هو كل ما بين أيدينا من عوالم ، فهنالك عالم الفكر ، وعالم الفن ، هنالك ليس هو كل ما بين أيدينا من عوالم ، فهنالك عالم الفكر ، وعالم الفن ، هنالك

عالم الروح المبدع الخلاق ، ومن ثم فهنالك – إن لم يكن الحلود بنصه وفصه – إمكان الحلود لذوى الحلق والإبداع .

إنهم ليقولون أحيانا إن القيمة كل القيمة هي لبقاء الجنس ، وأما الأفراد فكأوراق الشجرة في فصل الخريف ، تسقط عنها ، ليعود غيرها في الربيع ، والشجرة أمام هذه الأوراق الذابلة ثم المتجددة ، باقية ، وهكذا يبقي الجنس بالنسبة لأفراده ، نعم إنهم ليقولون ذلك أحيانا ، وهم حتى بهذا القول يثبتون الخلود ، يثبتونه للجنس إن لم يثبتوه للأفراد ، لكن هل صحيح أن الفرد لجنسه ؟ أليس الأصح هو أن الجنس بأفراده ؟ فإن كان ثمة خلود ، فلهؤلاء الأفراد أنفسهم ، الدين لولاهم لما كان جنس ولا أجناس .

أما بعد ، فهذه أسطر قليلة كتبتها من وحي كتاب هوكنج « معنى الخلود فى الخبرات الإنسانية»فى ترجمته العربية ، التي أخرجها لنا الإستاذ مترى أمين ، وقد عرفناه ، فى ترجمات سابقة أمينا على النص الذى ينقله .

على أنه بِتعذر على أن أختم هذه المقدمة دون أن أذكر نقطتين :

الأولى: أن القارى، ربما أحس من طريقة العرض التي عرضت بها لمحة من فكرة هوكنج عن الخلود، أنني أؤيده فيم يذهب إليه، والحقيقة هي أنني أعارضه أشد المعارضة مذهبا ومنهجا، لكن تقديم الكتاب ليس موضعا لبيان مواضع الحلاف.

الثانية : أن الأستاذ المتزجم قد احتار لترجمته ألا تجرى مع ما تعارف المشتغلون بالفلسفة على استخدامه من مصطلح ، فأخشى أن يحدّ ذلك من انتفاع طلاب الفلسفة بتلك الترجمة ، وإن يكن ذلك لفائدة عدد أكبر ، هم القراء الذين لم يرتبطوا في دراستهم بمصطلح خاص ، وإنه على كل حال لمشكور .

# مقاسمة المتعدة

لقد تعمدت أن أربط عنوان هذا الكتاب بعنوان كتابي الأول ، « معنى الله في الخبرات الإنسانية » ، الذي نشر منذ حوالي نصف قرن . ويهدف هذا الكتاب ، شأنه في ذلك شأن الكتاب السابق ، إلى تأكيد ماتراه الخبرة الإنسانية في الوقت الحاضر بشأن الأمور التي كثيراً ما تعتبر خارج نطاق المعرفة التجربيبة . ويميل غالبية المفكرين المدققين في يومنا هذا ، سواء سن اتفق منهم مع «كانط » أو اختلف وإياه على حدود المعرفة البشرية ، أقول يميل هؤلاء جميعا إلى قبول رأيه الذي يقول فيه إن فكرة الله والحرية والخلود ، باعتبارها صوراً وآراء عقلية فلسفية غير مادية ، ليس لها سند علمي ، وإن أي قدر من الإيمان بها من جانبنا غلسفية غير مادية ، ليس لها سند علمي ، وإن أي قدر من الإيمان بها من جانبنا عجد نا مجال « الخبرة » بما تتناوله حواسنا بالإضافة إلى التفسير الفكري العميق حددنا مجال « الخبرة » بما تتناوله حواسنا بالإضافة إلى التفسير الفكري العميق لمدلولات الحواس ، لوجب أن يثبت رأى « كانط » ويدوم .

ولكُنني أرفض الأخذ بأن تحدد الخبرة هكذا.

وفى ذلك الكتاب الأول أكدت تأكيداً تاما فكرة الحلود التي أعيد الآن تأكيدها وتطبيقها :

إنى لأجرؤ على القول بأنه إذا لم يعمل الله فعلاً فى نطاق الخبرة على نحو يمكن تحديده فإن التأمل لا يهدى إليه ، وربما أقلع الإنسان عن التفكير فيه . ولا تظهر الحاجة إلى التفكير الفلسفى ( وهنا أجرؤ على بسط هذا الرأى المناقض ) إلا لأن الله خبرة وتجربة ، ولأنه يعمل فى نطاق الخبرة ، ويعرف فى نطاق الخبرة عن طريق أعاله .

وليست مهمة علم ماوراء المادة هي الهروب من الخبرات إلى مالا يمكن الوصول إليه ، وإنما هي تفسير مواد الخبرات بما لها من نطاق واسع وعمق بعيد وما فيها من عجب ، بالإضافة إلى مدلولات الحواس . وأول مبدأ يقوم عليه عملنا هو أنه في خبراتنا لا نتعامل فحسب مع « الظواهر الطبيعية » ، وإنما نتعامل أيضا مع الحقائق الواقعية : فليس هناك عمل بشرى واحد يجيز لنا الاعتقاد بأن أساسه « المظهر » البحت . وإذا ما سلمنا بهذا لتسنم التدجيل في الحال مقاماً أساسه ، ونحن نكسب للفكر الفلسفي ما يلائم اهتمامات الجنس البشري اليومية ، شعطى الموضوعات الخاصة بالله والخلود معنى ملموساً في الكفاح الفعلى للبشرية جميعها وفي مشاعرها ووجدانها كذلك .

ولأول وهلة يبدو أن الحديث عن الخلود وماله من معنى في الخبرات البشرية أقل ملاءمة من الحديث عن الله في هذه الناحية . فعندما يقول تشارلز لندبرج : «إنني أدرك الآن أن وجود (الله) يمكن أن نحسه في كل مشهد وعمل وحادث . » (من كتاب الهروب والحياة . ص ٥٢) ، فإنه يتحدث عن خبرة ، لا عن تأمل وخيال . إنه يتحدث كرجل عملى ، يهتم بأكثر القضايا حساً ، ألا وهي بقاء حضارتنا وعدم اندثارها بعدنا . ولكن الخلود قضيته مختلفة : أليس الخلود ، طبقا للتعريف ، خارج نطاق الخبرة ؟ ألا يخاطر عنوان كتابي هذا بعرض تناقض في التعبير والألفاظ ؟

فلأوضح ماذا أعنى بألفاظ العنوان.

من المسلم به عامة أن فكرة الخلود لها معنى حالى. وليس هذا ما أعنيه فحسب وإنما أعنى أكثر منه بكثير.

أما عن الفكرة ، فإنها تؤثر حقا بشكل مباشر فى المجال الزمنى للحياة الشعورية كلها ، إذ أن السلوك البشرى كله يقوم على أساس فكرة المنظور الزمنى نحو المستقبل . فالأحقاب الأولى من الحياة البشرية تتطلع إلى مستقبل لا ينتهى – ولا أقول مستقبل لا نهائياً بالتأكيد ، وإنما هو ببساطة مستقبل غير مغلق (كما يوضح علم الصرف بخلاء أصل اشتقاق الكلمة

in- finite غير محدد أو مغلق ) . وطبقا لهذا المعنى الإنكارى في شكله ، الخصب الغنى في موضوعه ، فإن منظر الزمن البشرى الطبيعى يضم بين دفتيه المستقبل كله . وبينا تنتقل محتويات الأحداث الخاصة بذلك المدى الذى لاحد له إلى دائرة الظل وتتلاشى سريعا ، فاننا لا نتركه فراغاً بحتاً : بل نتقبل العون الكريم الذى يقدمه لنا علم الفلك الطبيعي ، على قدر ما تسمح به احتالاته الطبيعية . أما أقدار سكان هذا الكون الواعين العقلاء ، وهؤلاء لا دخل لعلم الفلك الطبيعي بهم – فإنها تظل موضوعات للتنبؤ والخيال . وحيث إن الزمن لا يستطيع أن يوقف تقدمه للأمام ، فإن على كل واحد منا ، أراد أو لم يرد ، أن يستطيع أن نوع ما لملئه . وسواء أكانت تلك الصور محددة ، أم شاعرية ، أم لطخة مبهمة ، أم ظلالاً داتية مهزوزة يستدعيها الرفض المشوب بالحذر لا كتشاف المغارة الكبيرة ، فإن مجال المستقبل ككل يلقي ظل طبيعته حتى الآن على المعنى المحسوس لحياة الفرد ولكل عمل يصدر عنه ، وبالرغم من أن المنظور ينحصر فيا هو بعد الموت ، فإن المعنى لا يتعلق بما هو بعد الموت ، وإنما يتصل بالوقت الحاضر بشكل عام شامل .

وقد كانت معظم المناقشات عن الحلود بعد «كانط» تدور حول تأثير الفكرة ، سواء أكانت تسليا أم عقيدة . وسنهتم نحن هنا بهذا المعنى . أما الرأى الآخر الذى أعرضه فهو أنه إذا لم يكن للفكرة ، أو لم يمكن أن يكون لها ، أساس جلى مفهوم فى وجود الأشياء وتركيبها ، لأصبحت فكرة غير صحيحة وغير شرعية ، سواء من ناحية التسليم أو ناحية العقيدة ، إذ ينبغى أن يكون فى وسعنا أن نعبر عما نسلم به أو ما نؤمن به . وبعرض هذا الرأى فإنى آخذ على عاتقى مسئولية البحث فى الظروف والأحوال الواقعية التى فيها وحدها يمكن أن تكون فكرة الحلود صحيحة شرعية .

والمسئولية جسيمة . ولكن ، بدون مثل هذا البحث فكأننا لا نقابل قوة دفع التقدم العلمي إلا باحتجاج مشوب بالتمنع فحسب . والقرينة القوية ضد استمرار الحياة بعد الموت لها أسسها في الظروف الطبيعية للحياة البشرية كلها ، تلك

الظروف التي تزداد درجة فهمها تباعا . فنحن لسنا سوى كائنات ، بالغة التعقيد ، ولا يمكننا أن نطائب ، وليس في وسعنا كذلك أن نتمني ، ذلك النوع من الأبدية الحناص بالبرزويات والكاثنات الأخرى ذات الحلية الواحدة . فنحن ننمو ، ونسنّ ، جسها وعقلا على السواء . والشيخوخة ، أي «كبر السن » ، التي هي نوع من توقف النمو ، والتي اعتبرها ويزمان صفة ملازمة لجميع الكائنات المركبة ، لم تظهر له على أنها عامة فحسب بين أفراد هذه المجموعة ، ولكنها نافعة كذلك ، حيث « إن استمرار حياة الفرد بلا حدود يصبح ترفأ خلوا من الحس والشعور . » <sup>(۱)</sup> وينادي بنفس الرأي ، الآن وكل أوان ، مذهب الطبيعيين الذي يؤمن أصحابه بأن الطبيعة هي المصدر القاطع النهائي الذي يمدهم بالعلم والمعرفة. ومن الرجال ذوى الأصوات المسموعة الذين يحظون باحترامنا ، لوقريطس القديم ، وبرتراند راسل ، وكورليس لامونت ، وقد وصل هؤلاء إلى نتائج تتفّق حرفيا وهذا الرأى من غير ما تردد أو إحجام . والعلم الذي يتحدثون باسمه ليس صوتاً غريباً علينا ، فهو علمنا ، العلم الحاص بك وبسى . ولذلك ينبغي أن يلم أى فرد منا إلماما تاماً بقوة العلم المكدسة عندما يدرس اليوم أحوال التكوين البشرى الحالى « وبيئته » ( أو ما يعرف خلافا لذلك « بالواقع » ) الذى يجر إلى إمكان استمرار الحياة الشخصية بعد الموت . فإذا كانت أية ظروف مثل هذه موجودة الآن في النفس البشرية ، فإنها سوف تظهر نفسها في الخبرة البشرية وعندئذ "يكون للخلود ، لا كَفْكُرة فحسب ، وإنما كقوة كامنَّة في التركيب والبناء، معنى حالي موجود وهذا هو الوجه الثاني والمحدد لعنواننا.

وليس هذا الكتاب رسالة منسقة خططت منذ البداية لتكون عملا كاملا . ولكنه بدأ صغيراً ثم كبر ونما . وتمثل محتوياته الأساسية استجابات لدعوات وجهت إلى أجملت فيها وجهات نظرى عن قضاء الإنسان وقدره كماكنت أرى وقتئذ . وقد ضمنت هنا ثلاثا من هذه المناسبات سجلت ما أسفرت عنه من

<sup>(</sup>۱) کتاب أ. ویزمان ، Ueber die Dauer des Lebens بینا ، ۱۸۸۲ . نقلها أ . کمفرت ف کتابه The Biology of Senescence عام ۱۹۵۹ ، صفحة ۹ .

نتائج بأمانة كاملة فى النص بالنسبة إلى وحدة المناسبة ، ولو أن الردود والآراء التي أدليت بها قد تبدى مراحل متغيرة من البصيرة .

وهذه هي المناسبات: (١) محاضرة عن احلود في جامعة هارفارد، بعنوان «معاني الموت» (عام ١٩٣٦)، (٢) ومحاضرة في جامعة شيكاغو (قي أواخر عام ١٩٣٦) بعنوان «معاني الحياة»، (٣) ومحاضرة عن الحلود في جامعة كاليفورنيا، بيركلي، بعنوان «نسبية الموت» عام (١٩٤٢). وقد نشرت المحاضرتان الأوليان معاً في عام ١٩٣٧، تحت عنوان (آراء عن الموت والحياة)، بعد إضافات وتعديلات معينة طفيفة ابتغاء مصلحة مناقشة متتابعة. أما المحاضرة الثالثة، بالرغم من أنني كنت آمل أن أنشرها من قبل، فلم تظهر إلا الآن في شكلها الأصلي، مكونة الجزء الحنامس والأخير من هذا الكتاب، ومسبوقة بفاصل يسجل تغييرات معينة في طبيعة الفكر خلال فترة العشرين عاما.

وكان البحث في المناسبتين الأوليين ينصبُّ أساسًا على مسألة استمرار الحياة بعد الموت ، وما إذا كان ذلك مرغوبا فيه ، بمعني أنه شيء ينبغي أن يكون ، في عالم قائم على نظام خلق . أما القضية الأبعد مدى والجوهرية التي تبحث فيما إذا كان استمرار الحياة ممكنا فلم يكد يفتح فيها باب المناقشة . ولذلك وصفت في إيجاز في الصفحات القليلة الأخيرة من المحاضرة الأولى تلك القضايا ورسمت خطوطا سريعة معينة للإجابة المعقولة عليها . ولكنني لم أكن وقتئذ مستعداً لكي أباشر التحليل الكامل لما وراء المادة ، وهو ما يتطلبه البحث .

وعندما سنحت الفرصة الثالثة ، بعد مضى ما يقرب من خمس سنوات ، كنت أكثرا استعداداً لتقديم التحليل المطلوب. ومن العجيب أن ذلك الاستعداد ظهر مرتبطا بتاريخ معين ، فخلق لنفسه المناسبة. وقصة ظهور الاستعداد ، بالرغم من أنها قليلة الأهمية في ذاتها ، يمكن أن توضح لنا بعض الشيء النقطة الخاصة التي عندها بدأ تحول الفهم والإدراك.

فقد كنت مكلفًا في خريف عام ١٩٤١ بالاشتراك في حلقة بحث في « ماوراء

المادة » في جامعة هارقارد. وكنا نناقش الآراء الجديدة في المكان والزمن ، والكتلة والطاقة. وكان التأمل فيا وراء الطبيعة والنظرية المادية قد أصبحا متلازمين لا انفصام لها ، وإن ظهر كلاهما في هذه اللحظة من تاريخ العالم بعيدين عن مشكلات البشر المقلقة الملحة. فكانت أوروبا غارقة لأذنيها في الحرب ، وكنا نحن على حافة التورط فيها. وبالرغم من ذلك بدت نظرية النسبية وكأنها تحملنا بطريقة مما إلى مركز دائرة هذه الأشياء ، إذ أن حل الرموز والألغاز الطبيعية لابد أن تؤثر في جميع الأعمال البشرية ، بما فيها الحرب نفسها. وما إن انفرط عقد اجتماع إحدى حلقات البحث قبيل مساء الأربعاء ، الموافق ٢١ من أكتوبر ، حتى اتجهت وحدى للتنزه على شاطىء نهر تشارلز.

«وكانت الشمس قد غربت وظهر هلال جديد يطل على نهاية جسر أندرسن . وكانت مجموعة مبانى المدرسة التجارية تنعكس على مبانى النهر أشبه ما تكون بسواد يتموج بغير وضوح . وتحت السواد بدا النهر كأنه لجة من الفضة . وعلى الصفحة الفضية ظهر كالظل قارب سباق من قوارب هارقارد يتدرب أفراده تدريبا بطيئا ، ويتحرك الجذافون ومن يدير الدفة حركات توقيعية شأنهم فى ذلك شأن ملاحى زوارق البندقية (الجندول).

وإلى الغرب ، فوق سلسلة التلال الرمادية الضاربة إلى الزرقة أخذت هالة من الوهج الأحمر الداكن ترتفع إلى أعلى مختفية فى أعاق السماء ذات الظلمة المشعة . وبدت الطبيعة فى تلك اللحظة وكأنها قد ثبتت على حالها وأمسكت عن الحركة – أوقل أصابها مس من سحر الجلال الساكن الممطوط فصممت على ألا تذوى أو يحول لونها .

وسواء أكان هذا خيالاً أم لم يكن ، فإن جال المنظر وهدوء السرمدى ، بالرغم من أن بناء الداخلي يقوم من غير شك على حركة لا نهائية ، قد غلبا المشاهد على أمره وكأن سكونه هو الحقيقة والواقع . فهنا كانت السكينة والطمأنينة – فلا مجال لحلقات البحث – ولا للمناقشات ولا العمل ، ولا الحرب كذلك . لقد توقف الزمن وانغمس العالم الآن في مكان ثابت غير متحرك . وبدا المكان ولا حدود له ، ، وكان المكان الحاص بي ، يمتد بعيداً خارج نطاق نجم المساء الوحيد ،

يمتد كذلك خلال الأرض فيخترقها ويمتد إلى الجانب الآخر. لقد كانت هناك جيوش قائمة في المساء، وعقول مليئة بخطط المعارك المعدة للتنفيذ في اليوم التالى. فهل كان هذا حقا نفس المكان؟ وهل من الممكن أن يكون ذلك المكان المشحون بخطط المحاربين صورة مطابقة للمكان الحاص بي، الذي يظلله سحر السلام؟

نعم، لابد أن يكون هو عين المكان، إنه العالم نفسه بالنسبة لنا جميعا. وبالرغم من ذلك فإنه لا يمكن أن يكون هو نفسه. فلم ير إنسان آخر العالم الذي رأيت. ولو لم يتصادف مرورى آنئذ، لمضت أعجوبة تلك اللحظة السهاوية من غير أن يعرف أحد عنها شيئا. ومن المؤكد أنها لم تكن معروفة لذاتها، أكانت حقا؟ فتلك الألوان، والأضواء، والظلال، والأشباح لم يكن لها وجود إلا أمام عيني علوق يقف حيث كنت أقف أو قريبا من مكان وقوفي.

وجميع الأماكن المختلفة الخاصة بنا ، وكلها لاحدً لها ، يجب أن تكون متطابقة ولا يمكن أن تكون متطابقة . وما حلُّ هذه المشكلة ؟ الحل هو أن المكان ليس واحداً مفرداً ولكنه جمع . فهناك مكان العالم ، وهو واحد بعينه لجميع الناس الذين يضمهم العالم . ولكن بالإضافة إلى ذلك فلكل شخص مكان خاص به ، وربما أماكن ، تحمل في طياتها رجوعا ومعانى خاصة للصفات ، كما تحمل كذلك أمور وحوداث الغيب ، التي ليس لها وجود بعد - كالخطط ، وقد تكون خططا حربية ، أو خططا يمكن أن تؤخر ، أو تعدل ، أو تلغى ، في حين لا تتعرض لذلك الحوادث التي تقع في مكان العالم المتطابق .

وهكذا فلابد أن يكون المكان تعدديا لا أحاديا — وهذا ما كنا نقول به في حلقة البحث . بل وأكثر من هذا فإن كل شخص يتصور ويواجه العديد من الأماكن . فكيف إذن ، يمكننا أن نصف موقع الشخص أو الذات ، بالنسبة لهذا التعدد الحاص بها ؟ في وسعنا أن نطلق على كل مكان اسم « مجال » ، أى فراغ دائم يتسيز بالبعد الرابع ( الوقت ) وفيه يمكن تمييز وتجميع مالا حدَّ له من مواقع ، وقوى البعد الرابع ( الوقت ) وفيه يمكن أن تكون الذات ، التي تواجه العديد من المجالات ، عجال المجالات ؟ » .

وهكذا نجد أن النزهة بعيداً عن حلقة البحث قد أعادتني إلى حلقة البحث مرة ثانية ، حاشا لله ، بل قد أعادت النزهة حلقة البحث إلى ، ولكن في صورة زاهية جليلة . فما كنت أفكر فيه هناك في الحلقة ، أصبحت أراه هنا . وبالرغم من أن كل

شئ كان بسيطاً « واضحاً » في ذاته ، إلا أننى بجب أن اعترف أننى شعرت وكأن معضلة قد انزاحت من طريق . وفي تلك الليلة بعثت بمقال موجر إلى مجلة الفلسفة وقدمت له يما يلي :

«لاكتظاظ الأفكار غير النيرة نسبيا مزايا معوضة ، أهمها ، في وقت الحرب ، أنه في وسع الإنسان أن يجعلها تتردد على الألسنة (١١)».

وما هذا المفهوم الدائم الذي كانت هذه الحبرة الوقتية عينها تتضمنه إلاَّ مفهوم الذات باعتبارها مجال المجالات.

وهذا التعبير عرضة للنقد الفنى من ناحية علم النفس ومن ناحية نظرية المجال كذلك - فالقياس غير تام. وبالرغم من ذلك فإن التعبير صحيح بالطريقة التى يعرض بها فى هذا الكتاب، إذ أنه يمهد الطريق إلى مذهب الحرية الموضعية، وإلى نظرية ظروف إمكان استمرار الحياة بعد الموت. وإنى أثنى أن هذه كلها يمكن استخدامها كمعين فى البحث الذى يستغرق طوال العمر فى المعنى الحق للخلود. وينبغى كذلك أن يعرض هذا التعبير أسسا للتمييز ببن ما هو خيالى وشاعرى بحت فى كل ما يتلمسه الجنس البشرى فى العالم الآخر وبين ما هو، من جهذ، غموض مطاق، ومن الجهة الأخرى، حقيقة تجريبية.

## وليم إرنست هوكنج

مادیسون ، نیوهامبشایر ۲۲ من یونیو ، ۱۹۵۷

<sup>(</sup>١) نشر هذا البحث في « مجلة الفلسفة "Journal of Philosophy في ٤ من ديسمبر ١٩٤١. وقد أضفت بضع كلمات إلى الجملة الأخيرة فأصبحت هكذا : « في وسع الإنسان أن يجعلها تتردد ، بل تنشر وتقرأ أيضا . » قد أثبت ما حدث ما حدث بجلاء صدق هذه الإضافة . ٧ من ديسمبر ، بيرل هاربور .

#### and As

## لآراء عن الموت والحياة

لا يمكن الادعاء بكفاية وسداد هذه التأملات الموجزة في موضوعات واسعة ضخمة كالموت والحياة . بيد أنها تأملات جدية فيا تقصد إليه ، كما أنني أعتقد أنها تلائم مرحلة التفكير الحالية في معنى الحياة البشرية وما قدر لها . وبالرغم من ذلك فلا حاجة بنا إلى عبل خبير لنكشف لنا عن سمات النقص . وتحتفظ هذه الأفكار بطابع المحاضرتين وما نجم عنها من مناقشات - وقد ألقيت المحاضرة الأولى في جامعة هارفارد في الواحد والعشرين من أبريل عام ١٩٣٦ ، كما ألقيت الثانية في جامعة شيكاغو في الرابع من مايو عام ١٩٣٦ . ولكي أضمن وضوح الأفكار توسعت إلى حد ما في النصين اللذين ألقيتهما في المحاضرتين . ولم أحاول أن أتجنب بعض التكرار : فقد يؤدي هذا أيضا إلى وضوح أكثر ، بل ويسجل على الأقل الحقيقة التي تقول إن معنى الحياة ومعنى الموت صنوان تلازما وارتباطا لا انفصام لها .

وإذا كان إيجاز الكتاب يقتضى تسويغا فإن مادته فى جوهرها هى عين مادة المحاضرتين التى بنى على أساسها . وقد انصبت المخاضرتان على قضايا واقعية : والسؤال الواقعى يمكن أن تستمر فعاليته من غير رد شاف إذا ما كانت الإجابة عنه مطولة مسهبة من الناحية النظرية كما لوكان الرد مؤجلاً حتى يصبح فى صورة كاملة . فإذا ما سئل إنسان فجأة «ما رأيك الآن فى الموت؟ أو فى خلود الإنسان؟ أو فى المغزى الكلى للحياة الانسانية؟ » فمن المؤكد أن يكون الصست هو رد الفعل الأول عند هذا الإنسان . ولو أنه قد تنشأ ، طبقا للمزاج أو الحاجة ، رغبة فى إبطال هذا الدفع التلقائي بالصمت ، ثم تتهيأ حالة الإنسان العقلية للتفكير فى تلك اللحظة . ولا حاجة بالإنسان أن يدعى أنه يلم بالنهاية ، العقلية للتفكير فى تلك اللحظة . ولا حاجة بالإنسان أن يدعى أنه يلم بالنهاية ،

وعلى الرغم من ذلك فهناك أخطاء شائعة يمكن تصحيحها . وهناك كذلك السلبيات الجازمة شبه العلمية التي لا تقوم على أساس ، شأنها في ذلك شأن التوكيدات الجازمة ، كما أن تعرضها للنقد والتجريح قد يكون أكثر حتمية في هذه الآونة .

وليس هناك من الأمور المقلقة التي تؤثر تأثيرا شاملا في سعادة الإنسانية وصحتها العقلية ، على المستوى الشعورى والمستوى اللاشعورى كذلك ، مثل هذه القضايا التي نعالجها هنا : إن مأربى هو إزالة بعض العقبات التي لالزوم لها والتي تعترض الطريق إلى حكم صائب .

وليم إرنست هوكنج

کمبردج – ماساشوستس ۷ من ینایر ، ۱۹۳۷

# الجزء الأوك

مكانىالموت



## استهسلال

إن مشكلة استمرار حياة الناس بعد موتهم إن هي إلا مشكلة تجريبية ، ليست لدينا بينة تجريبية عنها . إنها مسألة تتعلق بالحقيقة ، وبالحقيقة في وقت معين ، إذ ليس لها احتالات سابقة بشكل ما . ولا يمكن أن نقول إن استمرار الحياة بعد الموت محتمل أو غير محتمل ، إذ علينا أن نناقش ذلك بوساطة نفس تلك المسائل التي تبحث في نظام العالم والتي تتضمن أساس الاحتمال .

وإذا ما اعتبرناها مشكلة فلسفية ، فإن هي إلا فصل ثانوى ، أو نتيجة فرعية لآراء أخرى ، مثل تكوين العالم ، ووجود إله يهتم بالأشخاص ، والحرية ، وعلاقة الجسم بالعقل . فهي إذن فصل أخير ، أو ربما ملحق مثلا ، أضيف إلى النظام العادى الذي يتبعه علم ما وراء المادة .

وهكذا أصبحت هذه المشكلة موضوعا لم يعد يهتم به الكثيرون لأنهم قد حصلوا على إجابة أسئلتهم ب « نعم » أو « لا » خلال نظرتهم الشاملة العاممة . ويكون البت بالإيجاب أو (كما هو أكثر شيوعا اليوم) بالنفي على نقيض ما يؤمنون به ، فلم تعد هذه مشكلة بعد – وعلى فرض أنها مشكلة ، فلم تعد مشكلة مفصلة .

وليست مهمة هذا النقاش إثبات الخلود أو دحضه . إنما هي تخليص أنفسنا من الآراء المزيفة الخيالية عن الخلود ، وزعزعة وجهات النظر المألوفة ، محاولين أن نرى من جديد طبيعة القضية ونزن أهميتها أو عدم أهميتها ، ونظفر مرة أخرى بتأثيرها الأصلى على عقل المخلوق الحيى ، وكل أملنا أن نصل إلى إدراك كلى أوضح لما هو هام وما هو ممكن .

وإنى أقترح أن تعالج المشكلة عن قرب بالدخول من الباب الخلني (أي باستخدام الطريق العكسي)، وذلك خلال معانى الموت.

## الريبة في أمر الموت

الإنسان هو الحيوان الوحيد الذى يفكر فى الموت ، كما أنه الحيوان الوحيد أيضا الذى يظهر أية علامة من علامات الشك فى نهاية الموت . وليس معنى هذا أن الإنسان يشك فى الموت باعتباره حقيقة مستقبلة . بل إنه يتقبل موته شخصيا ، وموت الآخرين ، على أنه شىء لا يمكن تجنبه ، ثم يخطط له ، ويستعد للوقت الذى من المؤكد أن يكون فيه خارج الصورة . وبالرغم من ذلك ، فإن الإنسان يجابه اليوم هذه الحقيقة بدرجة ، لا تقل عن ذى قبل ، من الريبة فى مدى الخراب الذى ينشأ عها .

وما هذه الريبة إلا نتيجة جزئية لا كلية لرغبات الإنسان. فهى بادىء ذى بدء أحد مظاهر الشك العام الذى ينظر به إلى جميع الأحكام الواضحة عن الأقدار البشرية: فالفيلسوف الذى يعرض الحقائق البسيطة الأولية التى تتمثل في الحس والإدراك يبدو شخصا ساذجاً حقًا كما تبدو الحقائق القاطعة للإنسان البسيط.

وفي البند الخاص بالموت يحرز الإنسان من شعوره الخاص بوجود ذاته فقرة لا تحقق شيئا ، ولكنها تشير إلى احتال . فكشاهد موت ، يشهد من آن لآخر موت الأصدقاء ، يكتشف في داخل نفسه استجابة مزدوجة ، لا استجابة مفردة : فتغلبه على أمره بأوضح دليل القوى المادية التي تنبئق منها الحياة الإنسانية - ثم يقدر هذه الهزيمة حتى قدرها . وآنئذ بالذات ، عندما يكون الدليل قد بلغ أقصى درجات الإقناع ، يمر بتجربة بعث جديد للثقة يشوبه الإبهام والتردد . وتصبح تلك الهزيمة وكأنها الخبرة اللازمة لتذكره بشيء ما في داخل نفسه قد أغفله شعوره اليومي بذاته ، شيء ما يقتحم أحد طرفيه إطار «الطبيعة » المغلق ، ويحتفظ بذاته مستقلا من غير ما ارتباط بما يحدث داخل «الطبيعة » ، ثم قد يبرز إلى الخارج محصنا منيعا بشكل يسهل إدراكه متخطيا «الطبيعة » ، ثم قد يبرز إلى الخارج محصنا منيعا بشكل يسهل إدراكه متخطيا

نطاق نكبة الموت. وفى هذه الدوامة المتناقضة من الانفعالات التى يفهمها علماء النفس جيدا – إداكانت قياسات التشبيه تنظم الفهم – يميل الضمير العلمى إلى دراسة أمثلة التناقض والالتواء. وبالرغم من ذلك ، يحتج الرجل العادى على أنه لا ينقاد لانفعالاته ، وأن الانفعال نتيجة أكثر منه سببا ، وأنه قد أتيح له أن يلمح لبرهة الحقيقة الموضوعية فى تكوين وبناء الأشياء ، وأن تلك الحقيقة هى التى تسوغ له أن ينسب إلى رغباته فى هذا المجال قدراً برهانياً متواضعاً.

ومها يبلغ الدور الذي تلعبه الرغبة في الموقف، فمن الواضح أن رغبة الشخص ليست أصلا من أجل ذاته. وانما هي تأخذ شكل مطلب خاص بشخص آخر قد شوهد موته، وينحصر المطلب في ألا يكون الشخص الآخر قد تلاشي من الكون، وبالرغم من أن صلات قد قطعت، وأن عادات الحياة الانفعالية قد عطلت، فإن الشخص لا يحتج على هذا الألم الشخصي. وإنما يكون احتجاجه على شيء رائع. ولا يشترك هذا الاحتجاج في شيء اللهم إلا في يكون احتجاجه على شيء رائع. ولا يشترك هذا الاحتجاج في شيء اللهم إلا في القليل مع المطلب الذي اكتشفه «كانط» في الضمير الإنساني، والذي ينادي بزمن لا نهاية له تصبح فيه الذات البشرية كاملة! وعلى النقيض فإن هو إلا بددته وقد أحرص جيداً على نقش صورة ذلك الكائن على حجر لا يفني، بددته وقد أحرص جيداً على نقش صورة ذلك الكائن على حجر لا يفني، ولكن الطبيعة تترك الأصل الحي يفني! إنه احتجاج ينطلق بعيداً إلى ما وراء المعاناة الشخصية ويعبر عن الإساءة التي يسبها عدم اللياقة الموضوعية.

وهكذا تظهر فكرة استمرار الحياة على أنها مطالبة بالحق أكثر منها رغبة شخصية . ولا تقوم على أساس قانون الواجب الفردى إلا بفدر أقل من حق المودة والعدالة الجالية . كما تؤخذ على أنها التزام الكون نحونا قبل أن تكون واجبنا نحو الكون .

وللاهتمام باستمرار الحياة صفة مميزة أخرى يجدر ذكرها . فغالبية الرغبات إن هي إلا رغبات في أشياء نوعية . أما هذه الرغبة فليست رغبة في شيء ، وإنما في

فاعل الشيء. فهي لا تفكر بادىء ذى بدء في إشباع أية أمنية ، وإنما في استمرار التمني والشخص الذي يتمنى.

وشأنها من هذه الوجهة شأن إرادة الحياة ، التي ليس لها هدف محدد تتبعه ، وإنما تنحصر وجهتها في المحافظة على الشعور بوجود الأشياء بوجه عام . وهذا ما يجعل علماء النفس يضمونها أحيانا إلى الأساطير وخرافات الأولين . وبالرغم من ذلك فلا تزال الحقيقة قائمة : تتمثل في الاهتمام غير العادى الذي كثيراً ما يظهره الناس لمجرد كونهم أحياء ، بغض النظر عما إذا كان واقع ما تتضمنه حبرتهم سارا أو غير سار . فيسلم الجراحون الآن بأنه إلى جانب الرعب من الألم ، الذي توصل التخدير إلى تهدئته ، والرعب الأكثر من المبضع ، الذي يمكن التخدير أن يزيحه جزئيا ، هناك رعب معين متميز من التخدير نفسه ، رعب من عدم عودة الشخص ثانية إلى الحياة . وهذا الرعب قد يكون شديداً عند بعض الأشخاص إلى حد أنه يدفعهم إلى تفضيل الألم الذي يصحب العملية الجراحية من غير ما الشعور عن محتويات الشعور ، وهو تمييز أو اختلاف له قيمته العلمية الخاصة به .

فهل هذا الاهتمام الخاوى محال؟ قد يبدو أنه أثر للتشبث البهيمى عديم الفطنة بالحياة . ولكن ردّنا على ذلك أنه إذا انعدم الفاعلون والعارفون من العالم ، لانعدمت القيم كذلك عن بكرة أبيها ، أو لانعدم من يقدرون مثل تلك القيم كما يجب أن تدرك وتفهم . ولنا أن نتخيل ، من بين العوالم الممكن وجودها ، عالما يتميز بالقسوة أحبطت فيه كل رغبة أو أمنية بشرية خاصة حتى اللحظة الحاضرة . وعلى الرغم من ذلك فليس من الضرورى أن يكون مثل ذلك العالم ، بأوسع مجالاته وأكملها ، خلوا من الأمل وعديم المعنى . ولكن من جهة أخرى ، إذا ما خلا عالم من الناس الواعين فإنه يصبح بالضرورة عالما لا معنى أخرى ، إذا ما خلا عالم من الناس الواعين فإنه يصبح بالضرورة عالما لا معنى طه . ويعتبر الاهتمام باستمرار حيوات الناس الواعين ، لما يتميزون به فحسب من ضفات ضرورية للاحتفاظ بمعنى الأشياء ، أقول يعتبر هذا الاهتمام عندئذ سمة غريزية لإدراك أعمق .

وإلى هنا ، قصرت جل اهتمامى على إظهار بعض الدوافع التى تؤدى إلى الايمان باستمرار الحياة بعد الموت ، وعلى تخليص عقولنا من الفكرة السائدة بالرغم من سخفها ، تلك الفكرة التى تقوم على الرغبات وحدها أو على الرغبات الأنانية في جوهرها .

وعلى الرغم من ذلك علينا أن نلاحظ أن الربية فى أمر الموت متميزة جزئية ، وأن الآراء الحاصة باستمرار الحياة ، ثلث التى يعززها شعور الجاهير وتعتز بها تصريحات الدين الجريئة ، هى آراء غالبية الأشخاص أنذين تعوزهم الثقة الكاملة فى أنفسهم فينقادون بذلك للإجابة المتعاقبة بنام رلاً.

فالأقدمون الذين كانوا أول من أدرك استمرار الحياة فقدوا شبعاعة عواطفه، وخفقوا من غلواء فكرتهم عن الروح التي تستمر حية بعد الموت ونزلوا بها إلى صورة الشبح الكئيبة، ولما جاء المحدثون تواطأوا على الاحتفاظ كاملا بذكريات الموتى الزائلة، واستعاضوا عن الوسيلة المهتزة والسبيل غير الثابت للذكرى بما مو ثابت ظاهريا في الأرض من حشب وحجر وبرونز، وهكذا أتضاح أن النعيب التذكاري المادي أسلم قاعدة للنواع والبقاء من الحقيقة العقلية المقامة على تاحدتها الحاصة، ولا يستهان بالدور الذي تلمه العاطفة في عادات الدفن الخاصة بحسيح الأديان، إذ أن هذه المادة الصاحة من الشك تفسد قلب الإيمان، وتحول مدافن بعض الطوائف إلى ضروب متعددة من التضرعات للهادة لكي تساند الحقائق الروحية المشربة بالنوقف وانتردد.

وهكذا يظل الموقف الطبيعي نحو الموت مزدوجا متناقضا . فني إحدى اللحظات نقول : إن الموت مظهر ولهيس نهاية . وفي اللحظة التي تلبها نقول إن الموت حقيتي ونهائي ، وإن أي رأى آخر وهم وحيال . وليس هناك أي مذهب ينادى بالاستموار في الحياة ، ثم يتنصل بأية حال من حقيقة الموت العامة الشاملة ، والمعاناة التي تصحبه ؛ إذ تظل هذه كلها الحقائق والمعلومات الخاصة بكل جدال ومناقشة وحجة .

### المعانى الإيجابية للموت

لو أن هناك أية فرصة هيئت لرؤية ما وراء الموت ، فإنه يجب أولا أن يكون في وسعنا أن نرى الموت كما هو . ولكى نرى الموت حقا ، يجب أن نعرف ما للموت من معنى بالنسبة لكل من الجنس والفرد الذي يموت .

من المعتاد أن ينظر الإنسان إلى الموت على أنه شرصرف ، ولعله أقسى أنواع الشرور . وقد اعتبره المتشائمون حجتهم الأخيرة ، ناسين أن الحياة إذا كانت شراً ، فإن الموت الذى هو المانع الوحيد لاستمرار الحياة لابد وأن يكون خيراً . أما إذا كانت الحياة خيراً ، كما يعتبرها الشعور العام ، وإذا كانت النفس تنتهى بالموت إلى العدم وتظل عدماً إلى الأبد بالنسبة لذاتها ، فلابد أن يكون الموت إذن الطامة العظمى . وإذا كانت الحالة التي تصل إليها الأشياء في النهاية تعطينا حاصلا دائما لقيمها ، فليس في وسعنا أن نتجنب رأى تولستوى ، القائل بأن حاصلا دائما يلتي بظله إلى الوراء فيبطل قيمة كل عمل عظيم يتم إنجازه في الوقت الحاضر . ويعكس الدين الشعور العام بشر الموت عندما يطلق عليه اسم أجر الخطيئة .

وعلى الرغم من ذلك فإذا كان الموت ، الموت العضوى ، ثمنا لأى شى ، فلن يكون ثمنا للخطيئة وإنما هو ثمن للحب . لأنه إذا كان من المقدر على الناس عن طريق الحب أن ينجبوا باستمرار أجيالا جديدة من الناس ، فلابد للمسنين أن يمضوا . فسعة العالم محدودة ، ومن غير وفاة دائمة لا يمكن أن تكون هناك طفولة دائمة . ومن عير طفولة ، فإن الحب ، الذى هو عملية انتقال وتحويل ، والذى تنحصر متعته الكبرى في نقل الحياة ، يختنق في مهده . وما الحب إلا التقبل البعيد والاحتفال المديد بزوال الشخص داته . فإذا ما جاءت الوفاة كانت الذكرى المفرحة والتمجيد البهيج للحب .

أما بالنسبة للجنس ، فالموت معناه المرونة في تغيرات التاريخ . فالموت يجعل دوام تعليـم المسنين طرقا جديدة عُملية غير ضرورية ، فعندما يمضي المسنون ، تمضى معهم قوانيهم الحامدة الصارمة. والدرع التي يلبسها المحاربون إذا ما صبّتُ وشكلت من قطع طويلة – حتى وإن كانت هذه القطع مرنة لينة – تصبح عدوة لسرعة الحركة وحفتها . في حين أنه إذا صنعت الدرع من رقائق. أو حلقات صغيرة جدا – حتى وإن كانت كلُّ واحدة منها صلبة لاتنثني – فإنَّها تتشكل بسهولة طبقا لجميع ثنيات الجسم الطرية . ولوكان آدم ، ونوح ، وسقراط ، وكنفوشيوس لا يزالون بيننا ، فكم كان يضنينا إشاعة آرائهم كل يوم وتأثيرها في شئون وأحداث الساعة : ألم يكن من الممكن أن إحساسا خاصا بالإنصاف والعدل يدفعنا للتآمر على تجاهلهم ، حتى تتمكن الأصوات المعاصرة من أن تجلجل وتظهر بقدر مالها من طنين وأهمية ؟ فلو لم يكن هناك موت طبيعي لاضطر المجتمع إلى فرض نظام ما للموت الصناعي ، كالإبعاد عن المجتمع بطريقة كريمة مثلاً ، وذلك خشية أن يقف أصحاب السلطة بنفوذهم المتراكم ، إرضاء لكرامتهم ، سدًّا مانعا أمام الأصوات الحديثة الظهور ، ثم يعترضون طريق وصولها إلى مرحلة النضج خلال ممارسة الرأى الموثوق به .

ولا يقتصر الأمر على أن يصبح الشيوخ سلبيين – إذ ليس من الضرورى أن تكون تلك حالهم – وإنما غالبا ما يصبحون على شئ من الحكمة والحصافة ولكى تسير عجلة الحياة قُدُماً يجب أن يدفعها جزئيا عدم تبصر أولئك الذين يأخذون على عاتقهم تنفيذ المستحيل ، وهم لا يدرون ما يفعلون ، أم الموت فهو الذى يضمن أن زمام الأمر لن تقبض عليه أيدى المحنكين وثاقبى الفكر بل يتولى القيادة الشباب الذى تنقصه الحكمة ، والذى يحتمل بدرجة كبيرة أن تصحبه شرور جديدة ، وأن يصحبه بالرغم من ذلك أيضا النزر اليسير من الخير الذى لا يدرك بطريقة أخرى .

وبدون الموت يصبح التفاوت في السن وحده أمراً شاذًا فظيعاً ، ويغدو الاختلاف بين الكهول والشباب شئنا لا يطاق ومادامت القاعدة القائلة بأن

من له يعطى ويزاد تسود المجتمع ، فإن المزايا المرتبطة بالسلطة والمكانة والتي يزداد عددها بطريقة هندسية لابد أن تتطلب نهاية طبيعية إذا لم يكن من المقدر لها أن تهدم تقارب الإنسان من أخيه الإنسان ، وهو الأساس الذي يقوم عليه المجتمع . ولا يجد الناس هذه النهاية إلا في ديمقراطية الموت : تلك العدالة الآلية الحشنة ، التي تعمل من غير جلبة ، وتحيل من غير توقف إلى التراب الحقير كل الانتصارات الباهرة التي هي نتيجة البسالة الشخصية ، ثم توزع ثمرة تلك الانتصارات على أفراد جدد . واذا ما أظهر الناس ميلهم الى الرأى القائل بأن هذه الشخصية العظيمة أو تلك لا يمكن الاستغناء عنها ، لقدم الموت لهم الدليل العملي بأنه ليس هناك من هو ضروري للجنس . ولذا يسترد الجنس البشري صحته العقلية من وقت الى آخر على الرغم من التجائه دائما إلى الراحة والسهولة ورفع شأن من يمثله إلى حد عبادة أبطاله .

وأكثر من هذا فحقيقة أن للحياة حدًّا زمنياً ، يتيح أن يكون لها أيضا شكل وشخصية مميزة . فيمكن أن يجمع عملها ويعتبر ككل ، إذ هي تمثل شيئا ما يمكن تحديد شخصيته .

ولو أننا استبقينا أفلاطون على قيد الحياة ألى عام ، يتقدم وينتج أعالاً عظيمة ، كما يجب أن يفعل أفلاطون ، حتى يبلغ إنتاجه الحد الذي بلغه تاريخ الفكر الغربي كله - فما الذي يمكن إذن أن يمثله أفلاطون في عقولنا ؟ ومن يستطيع التفكير في أفلاطون أو الكتابة عنه كذلك ؟ ويتعثر بل يفشل تاريخ حياة الإنسان إذا لم تصبح الحياة ، المحددة كأى عمل فني ، الأنشودة التي تميز بصورة ما العصر الذي تعيش فيه ، على أن يكون لها بالفعل دور تاريخي حاص بها ، وإنتاج محدد المعالم في الحصيلة العامة للدولة . ولا يبدأ الناس في اكتشاف قيمة عمل الفنان ووضعه التاريخي إلا بعد موت ذلك الفنان .

ويظل الوعاء الذي يضم الحياة بين جوانبه لدنا غير مكتمل ، إلى أن يأتى الموت ، ويستولى على كل محتوياته ، ثم يسد الوعاء بثنى حافته إلى الداخل. وهنا يمكن للإنسان أن يتحدث عن نوع تلك الحياة وشكل ذلك الوعاء ، وتصبح

هذه كلها تفسيراً لمعنى العالم الخاص بذلك الاسم الشخصى . وقد يجوز لنا أن نقول إن الشئ الذى نسميه «فردية » ليس حقيقة كائنة من قبل وإنما هى بالأحرى إمكانية نتوقع حدوثها إلى أن يأتى الموت فيحدد معالمها . وعندئذ يصير هذا الشخص وحده حقيقة كاملة المعالم ، له من الصفاح ما يميزه عن أى شخص آخر.

وهذه الاعتبارات التي هي بعض من كثير تضني على الموت قيمة إيجابية بالنسبة للعالم بوجه عام وهو يشهد مجئ أفراده ورحيلهم. والبشرية كموكب يسير أفضل من البشرية كمتاع ثابت ، كما أن السائل المتدفق يتضح أن له ، حتى في عال القيم ، امتيازه على نوع المادة القديم .

ولكن من جهة أخرى ، ماذا يمكن أن يعنى الموت – بالنسبة للفرد الذى يوت ، أو الذى من المقدر له أن يموت ؟ إنه لأمر طبيعى أن ترسخ فى ذهن كل فرد نظرية الموت العامة السائدة فى مجتمعه : فإذا ما طبق الفرد هذه النظرية السائدة على زواله شخصيا ، لاعتنق كإنسان وجهة النظر عينها . وهذا ما يفعله غالبية الناس بنجاح ، إذ أن أول ما يقابلون هى النظرة العامة مصحوبة بأوسع ما يكن من القوة والسلطان . مادام الجميع – فيا عداه شخصيا – يستطيعون التفكير فى موته على أنه موت شخص آخر غيرهم . أما بالنسبة للميت ، فإن موته شخصيا إن هو إلا خبرة خاصة به وحده لا يستطيع المجتمع أن يتدخل أو يشترك شخصيا إن هو إلا خبرة خاصة به وحده لا يستطيع المجتمع أن يتدخل أو يشترك فيها ، وعلى هذا يعجز عند إصدار حكمه عليها . وبينا يخفف التوفيق الفلسني الجزئى بين العقل الاجتماعى واختفائه الذاتي ويهون الأمر ، فإنه يجب أن يسهم أيضا بإضافة غصة أخرى ويؤكد وقوع الحادث فى خلوة وانفراد .

ومن الواجب علينا أن نلاحظ أن إيمان الفرد بموته شخصيا إن هو إلا إيمان مكتسب ، وعادة ما يكون متأخراً ، وليس مولودا على الإطلاق ، والإحساس المباشر بالحياة لا يمس حدوداً للبداية أو للنهاية : فالوجود على قيد الحياة هو أن يتوقع الإنسان أن كل لحظة آتية ستتلوها أخرى . وليس الشعور انتباها موجها إلى الحقائق والأحداث التى تقع على الفور وحدها ، وإنما هو أيضا امتداد زمنى إلى

الأمام وإلى الخلف، يربط ما هوكائن بماكان وبما سيكون. ويبدو منطق هذا النوع من الشعور واضحا ظاهرا: ومادام أنه لا وجود لهذا الشعور إلا وهو يدير عجلة الزمن بهذا الطريقة، فإن اللحظة الني لا تتلوها لحظة أخرى لن تكون لحظة شعورية. وعلى ذلك فإن اللحظة الأخيرة في حالة الشعور (وشأنها شأن اللحظة الأولى) هي أمر مستحيل منطقيا. فلا أول الحياة ولا آخرها يمكن أن يكون محل تجربة أو خبرة، كما لا يمكن أن يتحقق كلاهما في الخيال. وعلى ذلك فإن الإيمان الذي يكتسبه كل إنسان ناضج بأن موته شخصيا آت لاريب فيه، ليس إلا اختباراً عقليا، لا معتقداً وجدانيا.

ويفسر هذا الموقف بعض تلك الريبة التي ألحنا إليها أولا ، والتي تلازم باستمرار تفكير الفرد في موته شخصيا ، حتى ولو كان هذا التفكير بعيداً عن التفكير العام في المصير البشرى . ولكن وفاة الإنسان العادية الشائعة لابد أن يكون لها في النهاية وقع في نفس كل سقراط . ويعقب الصدمة الأولى الناتجة من الاستدلال الذي له قوة وتأثير الاكتشاف الأليم ، ذلك الاكتشاف الذي هو أن مصيرى ، أنا أيضا ، الموت ، أقول يعقب تلك الصدمة نتيجة عملية شديدة – إن هي إلا ميل إلى كبح جهاح أغراض بعيدة المدى واهتهام بالزمن يشوبه القلق ، وكأنه اهتهام بشئ نفيس لاحدً لنفاسته لأنه كم محدد حتما .

وهنا يجد الإنسان القيمة الإيجابية الأولى لموته الشخصى ، إذ لا يدرك الفرد طبيعة الزمن إلا من خلال هذا التأمل وتلك الصورة .

ولو أن فى حوزة الإنسان زمنا لا نهاية له يبدده فى كل عمل لصار شخصا غريبا عن حالية اللحظة – أى حالة حدوثها مرة واحدة ، أى وحدانلها ! أما إذا أدرك الإنسان أن عدد « الآنات » ( اللحظات الحالية ) التى يمكن الحصول عليها محدود ، وأن « الآن » ( أو اللحظة الحالية ) لن تعود ثانية ، لعرف ماهية الصفة الزمنية ، وكيف أنها لا تنقض ، ولا توقف ، ولا تلين . وهكذا يحتل الحاضر » لنفسه مركزاً – ويصبح معروفا بالبوابة غير المرثية التى يدخل خلالها المصير ، ثم يتخذ فى سكون ، وبين يدى ، أشكالا لا يمكن تغييرها . وأبدأ أن

النظر إلى فترة زمنية معينة على أنها موضع حياتى : وتحدد شخصيتى عندئذ بتلك الحقبة التى تعتبر من هذه الوجهة كمية أملكها . أما المستقبل فهو على الدوام منطقة الإمكانية . وأما وقد وضع خط فاصل عند حدوده الخارجية ، فأصبح يتميز بصفة إضافية هى « الفرصة » ، تلك الفرصة الوحيدة الفريدة فى بابها . ولن يكون هناك أثر لهذه الذات ، كها أنه لن يكون هناك أكثر مما يضمه هذا الزمن المحدد واقعيا . والآن للمرة الأولى أدخل حقا إلى مجال الزمن وأندمج فيه ، وما هذا الإدراك الرشيد ، وهو التاريخ الحق لنضجى الإنسانى ، إلا مرحلة وجود ، إذا ما مررت بتجربتها فإنى لن أتنازل عنها عن طيب خاطر .

ويرجع ذلك إلى أن النضج البشرى ، الذى يصطحب معه التركيب الجديد الشامل لكل الأغراض ، عن طريق إدراك الحدود ، إن هو إلا تقدم ملحوظ فى معرفة الذات . وبالرغم من ذلك فإن تقبل الموت بهذه الطريقة لا يمكن أن يكون شأنه شأن حسالمة الموت ، فالإنسان يواصل الأمل والتفكير فى أشياء مستحيلة لإطالة الحياة ، أو لنقل مناشطها التي لم تكتمل إلى دائرة أخرى . ولكن ما إن يحين الوقت المناسب حتى يدرك الفرد أن هناك مظهراً آخر للموقف – هو أن الحياة التي يعيشها تتجه إلى تهيئة الظروف العقلية اللازمة لإنهاء تلك الحياة ذاتها .

ونحن نسمع عن دورة الحياة العضوية ، عن اكتمال نمو الجسم وذبوله ، وما يصحب ذلك من فقد النكهة العقلية والإقدام العقلي . ونحن نسلم جدلاً ، فى حالة الأفول هذه ، بأن العجز الجسمى هو الذى يفرض محنته ببطء على العقل ، وهكذا يبدأ الموت فى الواقع قبل أن يتم أمره بمدة طويلة ، لسبب واحد هو أن الجسم قد اجتاز أوج مجده . ولم لا يخطر لنا أن هناك أيضا دورة حياة عقلية يمكن عن طريقها ، حتى من غير عون الجسم ، أن نهياً للترحيب بالموت ؟

فلنتأمل هذا الرأى : إن الحياة التي يعيشها أى كائن بشرى ، هي سلسلة من القرارات ، وإن كل قرار يحدث أثرا بمقتضاه يصبح واقعا كل ما سبق أن كان

مجرد احتمال واحد من بين الكثير . وقبل أن أتخذ قراراً فإن مجال الاحتمال الحاص بي يتميز بصورة خاصة بين العمومية والحرية . فاذا ما اتخذت القرار ، فإن احمَالاً وأحداً يكون ، كما نقول ، قد «تحقق » ، في حين أن الاحمَالات الأعرى قد أهملت وفي واقع الأمر هدمت وتلاشت . أما هذا الاحتمال الذي تحقق فتثبيت أركانَه ، ويحدد زمانه ، ويرتبط ارتباطا وثيقًا معقدًا بكل الظروف التي تتعلق بزمانه ومكانه الخاصين به ، فمثلا مادمت أرغب مجرد الرغبة في تناول الطعام ، فإنني أظل حراً في اختيار ما أتناوله والمكان الذي أتناول فيه . أما إذا قرر لى أن أظل على قيد الحياة فعلى أن أتخلى عن هذه الحرية وأن أصل إلى القرار الواقعي لتناول الطعام ، ويجب على إذن أن أحدد المكان وألتزم بالطعام الذي يمكن الحصول عليه في تلك الساعة ، وذلك المكان ، وبكل ما له صلة وعلاقة به . ومهما تبلُّخ بصيرتى فهي غيركاملة ، حتى إنني في مجال الاختيار أجبر على تقبل الكثير الذي لم أتخيره . وموجز القول ، أن القرار يجب أن يساوم الحقائق الحاضرة ، وبهذه الطريقة يأخذ لونها ، ونمطها ، وأهميتها ، فالقرار ينخاءر إلى عالم من الحصائص غير المقبولة ، ويتعرض لقدر من عدم التعقل ، وبغير هذا لا يستطيع أن يبلغ أرض الوجود الصلبة.

وهناك من الأشخاص من يلمسون في حدة ويستنكرون هذه الوصمة التي تكتنف الفرار ، هذا التقبل للتأريخ التمسني في غرض الفرد ، وهذا الانحدار إلى عدم التعقل والنمييز. ويؤلم هؤلاء القوم ضرورة اتخاذ القرار ، ويتفحصون كل ارتباطاتهم ، ويؤجلون التزامهم ، ويترفعون عن الانتماء إلى الطوائف ، والمجامع ، وحتى الصداقات ، مادام « أنه من واجب الأصدقاء أن ينزلوا من أبراجهم ليلتقوا » ، ولكن هذا الترفع معناه موت الفرد قبل أن يبدأ حياته . فليس من سبيل أمام الشخص إلا أن يغرق بنفسه في مجرى التاريخ ، ويتقبل مركزه الزمني ، ويستنشق أدناس التقاليد ، وتتحدد شخصيته كانسان مرتبط بهذه القضية ، وهذه الطائفة ، وهذه الحالة الطارئة .

وينسجم العقل مع بنات أفكاره ، وبخاصة الامكانات المثالية التي يكون قد

نسجها من مادة الخيال ، وإذا ما اعتبرنا هذه الامكانات خيالية ، فإنها لا تعدو أن تكون بدعا وخرافات ، أما إذا نظرنا إليها على أما تشمل العناصر المكونة للقيمة ، فإنها تطالب بالوفاء والرغبة سواء بسواء. ولكن الحياة التي يعيشها الإنسان إن هي إلا قران دائم بين الفكرة والحقيقة ، ومثل كل زواج ، فهي من جهة تحقق مصير الإنسان ، ومن الجهة الأخرى تحدد اللانهاية الخاصة به . ومن هنا عندما يتم الامتزاج بجميع ارتباطات الفرد ينشأ عامل تفريق وعزل ، أو قل ، تيار متزايد من النقد لتلك الصفات العرضية غير الملائمة التي يتقبلها الفرد مع كل قرار فتتراكم وتترسب في منطقة الشعور بالذات ، وإلى جانب هذا ، عندما يجعل مرور الزمن منه شيئا معقولًا بما له من مغزى خاص ، ينشأ باعث يرد الفرد إلى الكمال والحرية الأصليين . فإما أن يقل تعرض الإنسان شيئًا فشيئًا لسحر كل إطناب يثار وكل شأن بليغ يعلن عن نفسه ويتعلق بأحوال الدنيا الجارية ، وإما أن يتخير الإنسان وهم الخطورة والأهمية في العرض العابر ويضيف إلى ذلك الوهم مسحة من الإرادة ، وكأنه شخص اعتاد فن التمثيل المسرحي . فالمشروعات الجديدة تخلب اللب ولكنها لاتبلغ حد الإقناع . والأمثال المألوفة تثير المشاعر ولكن من غير ما سيطرة على الإرادة ، والتعاطف العريض يحفف درجة تركيز طاقات الكفاية : فيأخذ مقياس القيم عند الفرد النسبة الحاصة به بدرجة كبيرة من حالات الرصانة والصفاء، وبدرجة أقل من حالات الحاسة والمشاكسة التي تظهر على مسرح الحياة . وهكذا نجد أن الموت يكتسب معنى جديدا.

ذلك أن الموت يبدأ أن يكون معناه التحرر من الثقل والعب المكتسبين لكل ما هو غير معقول فهذه الذات ، وقد ظهرت عليها الندوب ، وأصبح لها سمات مميزة ، وتحققت شخصيتها ، وتحدد زمانها ، لا محاجة بها أن تعيش إلى الأبد . فكإبراء وصفح عن الزور الذى مارسته الشخصية العملية ، يظهر الموت بما له من مناسبة ، وضرورة ، وجال أيضا ، وبهذه الطريقة فإن الحياة التي يعيشها تولد في العقل ، وفي الجسم سواء بسواء ، نوعاً من الرغبة في الموت .

وفى الحقيقة فإن هذه الطباع التى يتميز بها العمر العادى موجودة بدرجة ما دائما . فالقدرة على اعتبار حياتي الشخصية مادة خاصة للتفكير ، نجعل من حياتي شيئا منفصلا عن الذات التى تحكم عليها – أى تصبح الحياة شيئا ليس له قدرة فحسب وإنما يمكن تقويمه أيضا ، كها أنه يتعرض للنقد والنبذ إذا دعا الأمر – وهذه القدرة هي العلامة الخاصة التي تميز الإنسانية .

ولست مطلق الحرية فى أى عمل أقوم به (سواء كنت حدثاً أوكهلا) مادامت تسيطر على والدة الحياة التي لا مهرب منها . وتحت تأثير تلك الغريزة ، تبدو الحياة أعز وأثمن من أى شئ آخر ، وليس هناك خير مها بلغت عظمته يمكن أن يبرر التضحية بالحياة ، لأنه إذا ضاع الشعور بالوجود ، فلن يبتى شئ آخر . وكلما فكرت فى ذلك ، شغلت بالى ضرورة البقاء حياً ، ويعنى هذا التمسك بالحياة التي أملكها فى إصرار المستميت ، وتصبح التبعات العادية التي يتحملها الناس فى غبطة – كالمخاطرات التي يقوم بها الجندى ، وعامل المنجم والطيار ، والرحالة ، بل إن الأعمال العادية من أكل ، ومحادثة وغفلة فى أثناء النوم ، أقول تصبح هذه كلها صورا من الجنون .

وعلى النقيض من الافتننان بالبقاء على قيد الحياة بشكل معقول – مشوب بالحوف – تظهر الرغبة فى الموت وكأنها شرط ضرورى للحياة العادية . كما يبدو تقبل الموت بعد تأمل طويل وكأنه مرحلة جديدة من الحرية . والقدرة على قتل النفس (الانتحار) – سواء كان الفعل فى حد ذاته دنيئا أو نبيلا وسواء ، كان مباشرا ، أو هو قتل النفس غير المباشر الذى يحدث فى حالات مثل حالة سقراط ، أو الأشخاص الذين يعيشون حياة تبلغ درجة خطورتها حدًّا لا ينتظر الموت الطبيعى – إن هذه القدرة إن هى إلا قدرة مبجلة . فالمتاع أو العقار ليس ملكا لى حتى يكون فى وسعى أن أنقل ملكيته إلى آخرين . كذلك الحياة ليست ملكا لى حتى يكون فى وسعى أن أتفل ملكيته إلى آخرين . كذلك الحياة ليست ملكا لى حتى يكون فى وسعى أن أتفل ملكيته إلى آخرين . كذلك الحياة ليست ملكا لى حتى يكون فى وسعى أن أتفلص منها .

ولهذا النوع من الحرية ميزة غريبة خاصة فى أيامنا هذه بالذات . فعلى الرغم من أنه يخفى نفسه تحت قناع من الفكاهة الساخرة التي ترفض الاهتمام فى جد بالغ بالشئ الوحيد الذى له أهميته الخطيرة بالنسبة للفرد نفسه ، فإنه إحدى سمات العظمة القصوى التي يتميز بها هذا النصر . ولقد أصبحت هذه الحرية شرطا لم يكن من المستطاع بدونه أن نصل إلى أقصى درجات التقدم التي وصلنا إليها في العلوم ، والطب ، وفنون الصناعات . ولنستمع إلى طاغور ، الذى يعنف الرأى القائل بأن حضارة الغرب « مادية » إذا ما قورنت بالصفة « الروحية » التي تميز الشرق ، نستمع إليه وهو يدلل بصدق على هذه الصفة التي تكمن في طيات تقدمنا الفني الصناعي :

« عندما ترتفع الطائرة إلى كبد السماء ، قد يأخذ منا العجب مأخذه لأننا نعتبرها ذروة الكمال الآلى . ولكنها فى الحقيقة أكثر من هذا : إنها انتصار الروح . وذلك لأنه قبل أن يتغلب الإنسان ، فى الغرب ، على مهابة الموت لم يكن فى وسعه أن يتقن فن الطيران – أى فن الآلهة ! »

وعن طريق الموت ، إذن ، تصبح الحياة شيئا له مساحته وحدوده ، شيئا غتلفا عن ذاتى ، أستطيع عند الحاجة وعن طيب خاطر أن أدخره . وقد يكون هذا بدء رؤية ماوراء الموت . ولكننا لا نستطيع أن نحكم هل هذا حقيقة أو خيال إلا إذا تابعنا وعنينا بالتحليل المنطقى الذى ينضوى تحت آرائنا فى الحياة والموت .

## تمهيدات منطقية

#### عوائق لا ضرورة لها

كثيراً ما تشتم رائعة السخف والتفاهة التي تلازم معظم الجدل الذي يثار حول الخلود. فيبدو الفرد وكأنه يتأمل مباراة بين قوة مفككة ، هي الموت ، وقوة متاسكة ، هي الشعور الشخصي بالوجود . ويشبهها قياسا إلى حد ما بالمباراة بين القوة النافذة للقذائف والمقاومة التي تتميز بها صحائف الدروع المعدنية ، وكأن النصر في جانب استمرار الحياة بعد الموت يمكن إحرازه إذا ما ثبت أن للروح قدرة خاصة على التمدد . كما يمكن أن ينظر إلى الحلود وكأنه بحث في المواد التي تربط بين العقل والجسم ، وما إذا كانت هذه العلاقة بين الاثنين شركة أم وحدة . فإذا كان الاثنان وحدة بذاتها ، فإن موت الجسم يعني بالضرورة موت العقل ، أما إذا كان الاثنان مجرد شريكين ، فقد يعني الموت عندئذ فض الشركة ، وهكذا يطلق سراح العقل من رباط وثيق ، وقد يتقدم وحده بطريقة معتدلة ، أو يكون علاقة جديدة .

وما النفور الغريزى من مثل تلك المناقشة إلا دليل على أن الأسس التى يبنى عليها الحكم فى هذه القضية لا وجود لها فى مجال المدركات، ولكنها تنتمى بالأحرى إلى تلك المنطقة التى فيها تسن القيم المحسوسة للأشياء تشريعا لحاسة الحق عندنا. وبالرغم من ذلك، فليس هناك ما يبرر موقفنا إذا ما جانبنا النتائج المنطقية، لأن الوظيفة الحاصة بالمنطق تنحصر فى الملاءمة بين آرائنا، تافهة كانت أم هامة، وفى إزالة البلبلة والالتباسات غير الضرورية أيضا. ويندر أن يقشل التحديد الدقيق لمشكلة ما فى إظهار جزء من حلها.

وهناك نوع من المنطق يستبعد مقدماكل ما له صلة بهذه المشكلة على أساس أنها نظرية ، وعلى ذلك فهي عديمة المعنى . وهذا البحث التحليلي ، الذي يؤدي

إلى اقتصاد شامل في الفكر، يتفق مع الطبيعة الوضعية التي تصرح بأنها تستخلص كل دلالانها من الحقائق الملموسة الصلبة ، وهذه هي الطريقة الحديثة لاستحلاب الحجر (أى استغلاله للنفع المادى ). ولكن منطق أصحاب الطبيعة الوضعية هنا يبط إلى المغالطة . لأن مشكلة الاستمرار في الحياة ، كما أشرنا في البداية ، ليست نظرية في طبيعتها المباشرة ، ولكنها مسألة حقيقة تجريبية ، إذ تتعلق بجوادث تتم في مجال الزمن . أما « استمرار الحياة » الذي يعني اجتياز مجال الزمن إلى اللانهائية وانعدام الزمن فلن يحلو في حقيقة الأمر من مغزى ؛ فهو إلى حد بسيط خبرة عادية (كما يحدث في حالة شرود العقل) ، كما أنه في كماله المثالي، يعتبره أصحاب فلسفة وحدانية الكون الذين يؤمنون بحكمة الهندوس القديمة التي جاءت في كتاب الأوبانيشاد ، من أمثال فيفكاناندا ( الفيلسوف الهندى ) ، أقول يعتبرونه المرحلة الأخيرة في رحلة الروح . ولكن ليس هذا هو ما نعني (أو يعنون) باستمرار الحياة . فني حالة استمرار حياة الشخص ذاته ، فان هي إلا قضية حقيقة مستقبلة . أما في حالة استمرار حياه أسخاص ماتوا من قبل ، فإنها قضية حقيقة حالية ؛ فهل هم يعيشون الآن ويدركون كل شئ أم هم لا يعيشون ولا يدركون شيئا ؟ .

وإذا قلنا إنها مشكلة تجريبية فمعنى هذا أنتا نقول إنه يمكن التحقق من حلها بالتجربة والخبرة . ولكن هذا بعينه هو وجه الغرابة فى المشكلة ؛ إذ ليس فى وسعنا نحن أن نقوم بتحقيقها ، وإنما يقتصر ذلك فحسب على من يستمرون فى الحياة بعد الموت ، لكان الحياة بعد الموت ، لكان معنى الموت فى وضوح بالغ هو توقف اتصالنا العادى بهم . وإنى لا أثير هنا مسألة الخبرة النفسية الحاصة بإثبات التخاطر والشفافية وانتقال الأفكار ، ولكنتى أستشهد فحسب بالموقف العادى الذى نسلم فيه بأن الأبواب مغلقة ، وأن الدليل التجريبي على استمرار الحياة بعد الموت بعيد المنال .

ولهذا السبب نضطر أن نبحث المشكلة بطريقة غير مباشرة ، بطرق فكرية نظرية . ولكن انعدام القدرة تحقيق على المشكلة بطريقة مباشرة لا يبرر إبعادنا لها

أو إقصاءها عنا أكثر مماكان يمكن أن يبرر انعدام المعاملة بين بيرو واإسبانيا في عام ١٤٠٠ ميلادية إنكار الواحدة لوجود الأخرى .

وعلى ذلك فإن مشكلة الخلود ليست قضية نظرية يعتمد حلها على بحوث نظرية . بل تنحو هذه البحوث النظرية عن الاتصاف بكونها عديمة المعنى عن طريق أكثر المعابير الموضوعية يقينا ، إذ يقوم على أساسها شئ معين . وإن هذه الإشارة الضرورية إلى النظرة العالمية الواسعة هي التي تخرج المشكلة من مجال الاحتمال أو عدم الاحتمال ، حيث يظن معظم التقدير المعاصر أنه مكانها . فمن الآراء السائدة ، على سبيل المثال ، نتيجة للارتباط الوثيق بين العقل والمخ ، أن استمرار الحياة أمر غير محتمل . هذا إذا لم نراع الدقة في الحديث . فإن كان هناك تباين مشترك دقيق بين العمل المخي والعمل العقلي ، فإن استمرار الحياة لا يكون غير محتمل وإنما يصبح مستحيلا . ولا يتعلق عنصر الشك بالنتيجة وإنما بالتعليل الذي يؤدي إلى المقدمة المنطقية ، وهي التباين المشترك المزعوم . فإذا كانت تلك المقدمة خاطئة ، لفشلنا في استبعاد استمرار الحياة فشلا كاملا ، وليس تدريجيا . فليس هناك درجات متوسطة من الاحتمال .

وهذا يوضح تأكيدنا بأن استمرار الحياة ليس محتملا كما أنه ليس غير محتمل ، وذلك قبل أن يحدد الفرد نظرته إلى العالم أو إلى ما وراء الطبيعة . ولما كانت مهمة علم ما وراء الطبيعة هي تحديد أنواع النظام والفوضي الموجودة في العالم ، فإنه على أساس هذه الأنواع من النظام يصدر الحكم على احتمال أي واحد منها . فقد يستبعد نوع من النظام استمرار الحياة ، في حين يحتاج إليه نوع آخر ، على حين أن نوعا ثالثا من النظام قد يبين أن استمرار الحياة أمر ممكن في ظروف معينة . ولكننا لا نتعامل ألبتة أو نهتم في أية حالة بالاحتمالات .

ولعل هذا التحليل يؤدى بنا إلى توقع ظهور ما يشبه الدليل ، سواء على وقوع استمرار الحياة أو استحالة وقوعه . ويبلغ بعض الأشخاص حقا حد الاقتناع عن طريق نظرتهم العامة إلى العالم . فإذا ما اعتقدوا أن للكون وحدة وغرضاً سائداً ، أو أن له على وجه الإجمال نوعا من المغزى ، فإنهم يصبحون على أتم استعداد

لأن يجزموا بأن عقول الناس لابد قادرة بطريقة ما على مواصلة مغامرتها . أما إذا اعتنقوا النظرية القائلة بأن الحياة البشرية والشعور بالوجود هما حادثان هامان فى عالم ليس له ككل تركيب غرضى ، ولكنه حقيقة مادية بسيطة عند تحليله النهائى ، فعندئذ يتحتم عليهم أن يعتبروا استمرار الحياة شيئا عديم المعنى فوق أنه مستحيل أيضا .

وإذا بحثنا الأمر من وجهة نظر التاريخ البشرى ، فإننا نجد عادة أن أولئك الذين يقررون صحة الخلود يحدوهم الأمل أكثر من اليقين ، في حين أن أولئك الذين ينكرون الخلود يضعون أنفسهم عادة في مركز يبدو وكأنه يتميز بقوة الدليل القاطع . أما أنا شخصيا فلم تترك هذه الأدلة التي قدمت لإثبات خلود الروح إلا أثرا طفيفا في نفسي . فلا أعتقد أن الروح في حد ذاتها لا تفني ، بسبب بساطتها المطلقة أو صفتها كهادة . ويبدو لى أن الفرق المشار إليه آنفا بين وحدة العقل والجسم وارتباط العقل بالجسم ، ذو قيمة منطقية ، ولكنه ليس قوة فعالة في هذه المشكلة ، وذلك لأن اقتران العقل والجسم على أية حال وثيق إلى حد أننا لا نستطيع أن نعتبر أي واحد منها كيانا كاملا بدون الآخر ، كما لا يمكننا أن نبرئ العقل من المسئولية إزاء ما يفعله الجسم .

كما أنني لست مقتنعا بالحجج المثالية العادية المأحوذة من الواقع السابق الحاص بذات الفاعل من جهة ما تقوم به من أعال . وفي الحقيقة فإن الذات البشرية المدركة تتعاون في بناء عالم الأشياء الحاص بها ، لأن الإدراك معناه التفسير ، والتفسير هو القيام بالعمل . وبالرغم من ذلك فالذات البشرية ليست المبدعة الوحيدة لأعلها ، كما أنها لا تقوم بالإنشاء والتركيب بمحض اختيارها الحر ؛ بل لابد أن يكون إنتاجها صورة ثانية وإلا فهو إنتاج زائف . وهكذا تعتمد « الأنا » على الواقع الحارجي ، حتى وهي تعمل . فلو أنها فصلت عن المصادر الأصلية لعالم الأشياء الحاص بها ، لما تمكنت الذات المتبقية من أن تصبح شخصا كاملا ، ولفقدت القدرة على الحياة أيضا .

وإنى لأستريح أكثر عن دى قبل إلى الحجة الجبرية التي يمكن استخلاصها

من رأى عالمي على طرفى نقيض مع كل من المذاهب المادية ، أو الطبيعية ، أو الواقعية ، أو السلوكية الغبية سواء بسواء . وهذا الرأى الذي يصل إلى التفهم الكامل للحقائق العقلية عن طريق الجهاز العصبيي ، ويستبعد طبقا للقاعدة كل إشارة إلى الشعور على أنه عامل في نشاط الكائن ، يتحتم عليه أن يعتبر العقل حقيقة لا يجني من وراثها أية فائدة ، وعلى ذلك فلا يمكنه أن يقدم لها أي تفسير . وفي رأى السلوكيين ، فإن الكائن الذي يؤدي عملا ينصبح أكثر صفاء ويقوم بنفس العمل تماماً ، لو أنه عديم الوعى والشعور . وليس بخاف أن السلوكي لا يستطيع أن ينكر وجود حقيقة الشعور ، في ذات شخصه على الأقل ، ويدعى أن ما حوله من أجسام بشرية تلازمها هذه الظاهرة عديمة الجدوي ذاتها . ونتيجة لذلك يتحدث إلينا ، نحن إخوانه في البشرية ، ويشعر بالأسبى نحونا إذا ما تألمنا أو ترجعنا . ولكن وجود الشعور في العالم يحيره إذ ينبغي ألا يكون له وجود في مقدماته أو فروضه المنطقية . وعلى أن أفضى بأن النتيجة التي ينبغي أن نستخلصها من هذه القضية اللاقياسية الشادة هي أن الشعور حقيقة مستقلة ترعى القوانين الخاصة بها وتسلك السبيل الحاصة بها في هذا الكون . وكلما ازدادت نظرية السلوكي كمالا ، ازدادت درجة اضطراره للتخلي عن بذل أي مجهود لإدراج هذه الحقيقة الغريبة الزائدة عن الحاجة ضمن نظام ما يطلق عليه اسم « الطبيعة » ، وعليه أن يرد المسائل الخاصة بأصلها ومصيرها إلى قوانينها الجوهرية الذاتية . وهكذا تصبح بالنسبة له شيئا خارقا للطبيعة قطعا . ولن يكون لموت المنخ ، طبقا لهذا الغرض ، أية علاقة بالمصير المستقبل لما نسميه مالذات.

وليس بخاف أن هذا التعليق سلبي بحت فى قيمته ؛ إذ أنه يساعدنا فحسب على أن نريح عقولنا من ناحية المنع المؤكد الجرئ للمشكلة على أيدى أولئك المنطقيين غير المنطقيين الذين يتشددون إلى أقصى الحدود فى منعها . ولنشرع فى تأمل عقبات منطقية أخرى فى سبيل الوصول إلى رأى صائب فى المشكلة .

وإذا نحينا جانبا النتيجة المادية ، التي تفلت من طريقها ، لوجدنا أن المقدمة

العقلية الرئيسية التي نستخلص منها نتيجة عدم استسرار الحياة تنحصر في وحدة الكون المألوقة لنا: أى إن العالم واحد - وليس هناك « عالم آخر » . فإذا لم يكن هناك عالم آخر ، فليس هناك موضع للأرواح المنتقلة إلى عالم الأموات ، حيث إنه من الواضح أنه لا مكان لهم في هذا العالم ( إلا بنوع من التناسخ ، الذي نستبعده أيضا من المناقشة ) . والاعتراضات على وجود عالم آخر أخلاقية كما هي تركيبية أيضا ، إذ يصركل من الحلق الاجتماعي والدين الإنساني في عصرنا هذا سواء بسواء على أنه من المؤكد أن يحدث خلاص الروح والعالم في المكان الحالي لوقوع الأحداث ، وأن تكون جزءا في عملية التاريخ البشري . وسنعير هذه النقطة اهتمامنا فيا بعد . أما الآن فإننا نهتم فحسب بمفهوم « الآخرية » .

ولم يحد خيال أولئك الذين كانوا أول من تصور استمرار الحياة بعد الموت أية صعوبة في تحديد مكان الحياة أو الحيوات الأخرى. فصوروه مكانا قصيا ، كالسموات التي تعلو النجوم ، والجنة الغريبة ، ومملكة أوزيريس أو مملكة هادس تحت الأرض. وكان العبور إلى هذه الأماكن كناية عن رحلة الروح ، خلال طريق محفوف بالمخاطر ، تصحبها تغيرات عقلية غربية بلاشك ، ولكنها بالرغم من ذلك تنميز بالحركة ، شأنها في ذلك شأن الجسم المادى : ولن تتعدى الحركة نظاق الكون المعلوم المحدد مكانه وزمانه - فالحياة الأخرى كانت ولا تزال في جزء ما من هذا الكون. وما إن ازدادت السفسطة الفلكية ، حتى ترك المتدينون الحبل على الغارب لعقولهم لكى تتعمق في إمكانية إقامة الروح على كواكب أخرى . وربما كانت طرق الانتقال إلى هناك سحرية ، ولكن بالرغم من ذلك أخرى . وربما كانت طرق الانتقال إلى هناك سحرية ، ولكن بالرغم من ذلك فقد كانت تلك المناطق داخل نطاق « الطبيعة » .

ولم يعد أى من هذه المفاهيم ممكنا. فلو أن هناك حياة أخرى ، لوجب أن تكون هناك طبيعة أخرى . ولو لم يكن هناك إلا نظام مكانى زمانى واحد ، لما أمكن أن يكون هناك إلا طبيعة واحدة ؛ فتعريف الطبيعة هو أنها النظام الذى يضم جميع الأحداث التى تقع فى الكون المحدد بمكانه وزمانه . أما كلمة « آخر » فهى كلمة خداعة مضللة . ويمكن استعالها استعالا سلها للتعبير عن أى شئ جزئى

غير تام ؛ فأى شئ له حدود ، من الممكن أن يوجد له نظير آخر . ولكن إذا ما طبقت كلمة « آخر » على الأشياء غير المحددة كلها ، فإن الكلمة تفقد معناها ؛ فنحن لا نبدو أمام أنفسنا وكأننا نعنى شيئا معينا بهذه العبارة « العالم الآخر » إلا إذا حدث أن رسمنا بطريقة غير شرعية حدوداً خيالية حول هذا العالم . وهكذا تدور فكرة أصحاب مذهب وحدانية الكون .

وترتبط هذه الفكرة بصورة خاصة ومدرك معين للمكان. وطبقا لهذا المدرك، فإن المكان الذي نعيش فيه كامل تام من حيث نوعه الذي يتميز به ، ولكونه كاملا يجب أن يكون فريداً: ومادام يشغل (أو قل إنه بالأحرى يعني) كل الفراغ الموجود، فليس هناك « فراغ خارجي » يمكن أن تنتشر فيه عناصر مكان آخر. وإذا ما عرضنا المسألة من الناحية الفنية ، فيمكننا أن نعتبر « المكان المطلق » وحدة كاملة من الأماكن تجرفها دائرة آخذة في المحدد والاتساع تتمركز في نقطة معلومة وتتحرك تجاه الحارج من غير ما حدود. كما يمكن أن يعرف المكان المطلق كذلك بأنه الوحدة الكاملة للأماكن التي يمكن الوصول إليها من نقطة معلومة بمواصلة الحركة ، أو التي يربطها بنقطة معلومة كل من البعد والاتجاه . ولكن لو أن النقطة ، أ ، يمكن الوصول إليها من نقطة أخرى ، ب ، لأمكن عندئذ الوصول إلى ب من أ ومن ثم فإن أية نقطة في المكان ، شأنها شأن أية نقطة أخرى ، تصلح لأن تكون مركزا – فكل نقطة يمكن أن تحدد المجموعة الكاملة نفسها . ولو أننا حاولنا أن نحدد مكانين مختلفين ، وذلك بأن نبدأ من نقط نائية ، لما وصلنا في النهاية إلا إلى تحديد المكان نفسه .

وبهذا المنطق نفسه ، لو أننا حاولنا أن نحدد مكانين أو أكثر توجد في وقت واحد ، لوجب أن تبلغ العلاقة بينها بحيث لا توجد بينها أية نقطة مشتركة ، كها لا يمكن أن يكون مكان خارج مكان آخر ؛ لأن « الحارجية » إن هي إلا علاقة مكانية ، أي إنها علاقة بين شظيتين من المكان نفسه ليس بينهها أية نقاط مشتركة . فلو أن هناك ، إذن ، مكانا « آخر » ، لأصبح من الضروري ( والكافى كذلك ) تحديد نقطة لا ترتبط بأية نقطة في المكان المعلوم بوساطة البعد والاتجاه .

ومن الطبيعي أن نفرض أنه لا يمكن تحديد مثل تلك النقطة ، وأنه بناء على ذلك فليس هناك مكان آخر.

وهذه كانت وجهة نظر «كانط»؛ فقد كان متأثراً تأثرا عميقا بالرأى الذى ينادى بأن أى شئ له من الصفات المميزة ما يجعل من المستحيل أن يكون هناك سوى مثال واحد منه، وذلك المثال كامل لا نهائى. وقد تحققت معجزة كانط؛ فصحيح أن علم الرياضيات الحديثة اعتاد أن يذكر جمعا من الأماكن، ولكنه يذكر أنواعا مختلفة من المكان. وهندسة إقليدس المكانية أو غيرها سواء بسواء تذكر كذلك أمثلة كثيرة من الأماكن من نوع واحد، وبالرغم من أن كل مكان من تلك الأماكن كامل، إلا أنه ليس هناك واحد منها من اللازم أن يشترك مع أى مكان آخر فى أية نقطة. وتنشأ هذه الحرية فى إقامة الأماكن من تلاعب الحيال عند وضع المجموعات المتبادلة من العروض الى يمكن أن يستخلص منها نتائج جبرية متباينة خاصة بالهندسة.

ولا يفترض علم الرياضيات الحديثة أن هناك أكثر من مكان واحد حقيقي أو واقعى .

أما الأماكن العديدة التي يذكرها في صيغة الجمّع فهي خيالية.

وعلى الرغم من ذلك ، فمن الأهمية بمكان تحقيقا لأغراضنا – أن يكون فى وسع الخيال أن يتعامل مع العديد من الأماكن . ونحن لا نهتم إلا بالمعنى الذى يمكن أن تؤديه العلاقة بين « الآخرية » والمكان إذا ما استعملت معه . فإذا استطاع علم الرياضيات أن يحدث انتقالا له دلالة من مكان إلى آخر ، فإن ذلك الانتقال قد يمدنا بالعلاقة التي يبحث عنها .

وبالنسبة لعالم الرياضيات ، ليس الانتقال غير عبور عقلى بشكل واضح ؛ فكل مكان من أماكنه يقوم بإنشائه عمل من أعال الفكر . والمرور من مكان إلى آخر إن هو إلا نوبة انتباه . وعلى ذلك فإن النقط فى واحد من أماكنه إذاكان لها علاقة ألبتة بنقط فى مكان آخر ليست لها بالتأكيد أية علاقات مكانية ، وإنما قد تكون الصلة فحسب عن طريق هذا الأصل العقلى المشترك . وإذا ما سألنا كم

تبعد نقطة فى مكان عن نقطة فى مكان آخر فإن هذا السؤال لا يحمل معنى أكثر هما لو سألنا كم يبعد مجرى الماء الذى فى الصورة عن أرضية الغرفة المعلقة على أحد جدرانها الصورة . فالمشكلتان متشابهتان تماما وفى غاية الدقة ؛ لأن الفن قد سبق الرياضيات بمدة طويلة فى ابتكار العديد من الأماكن ، شأنها فى ذلك شأن الأقاليم بالنسبة للعديد من العوالم التى لا تتداخل ولا تصطدم ، بالرغم من أن كلا منها كامل ولا نهاية له . وكما أن مأرب الكوارث التى تتخلل الرواية المثيلية ليس هدم الدار التى تعرض فيها الرواية ؛ كذلك فإن العبور من عالم إلى عالم إن هو مكانى ولا على ( سبى ) .

والحلم ، بدوره ، قد سبق الفن ؛ ذلك لأنه في أثناء الحلم ليس هناك بالضرورة أية نقطة مشتركة بين عالم المكان والزمان الذي تجرى فيه الأحداث وبين عالم المكان والزمان في حياة اليقظة . ويعرض تركيب عالم الأحلام هذا الفرق الهام بينه وبين تركيب أعال الفن : فني الفن ، تبقي الذات ، سواء لعبت دور الملاحظة أو قامت بصنع العمل ، خارج الشئ المصنوع وتشعر بآخريتها عن العالم « الواقعي » . في حين أن في الحلم ، تقوم الذات بدور الفاعل الذي يختني من الوجود بالنسبة له عالم اليقظة في تلك اللحظة ( إلا فيا ندر من المناسبات التي يدرك فيها الفرد أنه يحلم ) ، كما يكون الانتقال إلى الحلم ومنه عملاً لا إراديا . ولحسن الحظ تترك الكوارث التي تحدث في عالم الأحلام العالم الواقعي راسخا من غير أن تعتريه أية هزة ، وبالرغم من أن العكس ليس هو الحال ، فإن « الآخرية » ليست كاملة . ولكن العلاقات التركيبية ، التي تتضمن الانتقال داخل نطاق العقل من عالم إلى عالم ، تقدم لنا الصفات المنطقية التي قد عكرة أو بلملة .

وإلى هنا ، ونحن نتتبع الوجه المنطق البحت للرأى القائل بحياة أخرى فى عالم آخر . ولا يدخل فى دائرة اختصاص المنطق البحث فى الأوجه المادية الثابتة لأية قضية علمية ؛ فهذه واقعة أمامنا . وهكذا إذا ما رجعنا إلى التعليق الخاص

بأن مثل هذه القضايا تترك في العقل شعوراً بالتفاهة لا يمكن إقصاؤه ، حيث إنه لا مجال هنا لمسائل الحياة والموت ، فإننا يمكن أن نذكر أنفسنا بطريقة عادلة بأن قضايا الحياة إن هي إلا قضايا الفكر ، وإن الفكر غالبا ما توقفه عقبات غير ضرورية – لا تقل في أيامنا هذه عهاكانت عليه في العصور السابقة ، وإن كنت أظن شخصيا أنها أكثر الآن ، حيث إننا نعيش أكثر وعيا بالفكر وأقل وعيا بالغريزة . كذلك فني الوقت الذي تتصف فيه الكثير من هذه القضايا بالتفاهة ، فإنه يمكننا أن نذكر في دعة أنها ليست مشكلات العقول البسيطة الساذجة وإنما مشكلات العقول المثقفة الذكية – وهكذا يجب علينا من أجل الأذكياء أن نكون منطقيين في كل لحظة .

### العقل والجسم الذي يضمه

ثمة قضية تمهيدية أخرى ، ليست منطقية بحتة ، ولكنها ترتكز على إحدى نقاط المنطق ، ولها تأثير بالغ شائع ، كها أنها تضرب بجذورها فى أعهاق السفسطة العادية إلى حد يجعل من الأصوب لنا أن نعالجها على حدة . وما هذه القضية إلا العلاقة بين الجسم والعقل . وإنى أعتقد أن الحكم العام على قضية استمرار الحياة يرتبط ارتباطا وثيقا بهذه الملاحظة الآتية أكثر من أى ملاحظة أخرى . وما هذه الملاحظة إلا أن « العقل والجسم يتغيران معاً » وهى ملاحظة يؤكدها ويزيد من دقتها كل توسع فى العلم .

وما تسميتي هذا التأكيد بالملاحظة إلا تساهل وتسامح من جانبي ، لأننا لا نشاهد الاثنين قط وهما يتغيران معاً ؛ فنحن نرى الجسم في صورة لا يمكن أن نرى بها العقل بتاتاً ؛ إذ نستدل على التغيرات العقلية عند الآخرين من التغيرات الجسمية – فالتغير الثنائي المشترك ليس هو نتيجة بقدر ما هو فرض . فأما وقد افترضناه في عمليات وقتية ، فإن الفكرة تؤكد نفسها بوجه عام ، ثم نتقبل التدافق العريض بين دورة الحياة الجسمية ودورة الحياة العقلية وكأنه نظرية ثابتة الأركان إلى حد أن مجرد مناقشها تحط من رأى من يجرؤ على المناقشة . وعلى أساس هذه النظرية ، فالموت هو الموت ، نهاية العقل كما هو نهاية المخ .

وطبقا لهذه النقطة فكلنا علماء ، ونحن لا نهتم إلا قليلاً بالقضية القديمة بين العقل العلمى والعقل الشاعرى ، لولا عبقرية أحد الشعراء القدامى التي لاتزال لها تعاليمها المنطقية . فمن رأى أفلاطون ، أن الروح لا يمكن أن يكون لها إلا جسد واحد فى الوقت الواحد ، ولكنها يمكن فى حيوات مختلفة أن تحل فى مجموعة من الأجسام المختلفة . أما أرسطاطاليس ، العالم ، فقد أزعجه بحق عدم اكثراث أفلاطون عندما سمح للروح لا أن تغير الأجسام فحسب ، وإنما سمح لها حتى بأن

تنطلق من أى جسم وتهيم خلال المناطق السفلى وهي متجردة من الجسد، فرحة وكأنها قد تخلصت من حمل ثقيل وتحررت من عدو التفكير السليم والأخلاق الحميدة وإزاء مثل ذلك الخيال الذي لا يركن إليه ، أظهر أرسطاطاليس بحثا فعالا يؤكد فيه أن الفصل بين الروح والجسم إن هو إلا تجريد وشرود فكر: فها جزءان عاملان لكائن واحد ، فالروح إن هي إلا الجوهر الحي لجسم معين ، وعلى ذلك لا يمكن إدراكها منفردة عنه .

وقد اختلف أرسطاطاليس مع عالم وظائف الأعضاء المحدث ؛ إذكان يعتقد أن العكس صحيح أيضا ، أى إن الجسم لا يمكن إدراكه منفرداً عن العقل . فعندما نفكر في جسم عضوى على حدة علينا أن ننسب إليه القدرة على الحياة : والنفس أو الروح إن هي إلا مجرد تحقيق تلك القدرة . فبدون الروح لا يعمل الجسم ، ولا يحيا ، ولا يكون نتيجة ذلك جسما حقا . والروح ، بدورها ، تصبح غير مفهومة غامضة إذا ما انفردت عن جسم معين تكون هي حياته ، شأنها في ذلك شأن التنفس إذا ما انفصل عن رئة معينة ، أو البصر إذا ما انفرد عن عين معينة .

ووفقا لهذه النظرية ، فليس الجسم محلا لإقامة مستأجر يمكن عزله ، بل وأقل من ذلك فليس الجسم مكاناً لحجز الطموح الحلق أو عقبة تقف في سبيله : إنما هو ذلك الذي يعطى وحدة الروح حقاً في الوجود ، ومنزلة ومقراً في الكون . وكل روح معينة تكمل جسما معينا ، ولا يمكن أن تناسب أي جسم آخر . أما القول بأن روح رجل ما يمكن أن تظهر في جسم ثعلب أو أسد فليس إلا طيف خيال أكثر سخفا من القول بأن روح قيصر قد ظهرت في جسم موسوليني . ولعل أرسطاطاليس كان يستمتع لو أنه كان على قيد الحياة بالقضية التي أثارتها إحدى رسائل جامعة هارقارد في القرن السابع عشر ؛ إذ كانت الرسالة تبحث فيا إذا كان كلام «أتان بعلام» (عندما سأل الحمار بعلام النبي لماذا ضربه ثلاث دفعات) قد تضمن تغييرا وقتيا في الحبال الصوتية للحيوان .

وتبعا لهذه النتيجة ، فقد اتجه الفكر الحديث اتجاها أرسطاطاليسيا كالملا .

وبهذا العمل قد أظهر عقدة كان أرسطاطاليس في حل منها . وذلك لأن أرسطاطاليس الذي كان يجهل لحسن الحظ وظائف المخ الدقيقة – إذكان ينظر إليه على أنه جهاز تبريد من نوع ما يحد من الحرارة الزائدة في أخلاط الجسد ( الدم والبلغم والسوداء والصفراء ) - أقول لأن أرسطاطاليس تجنب الوقوع في حيرة يسببها وجودٌ عاملين يتحكمان في آخر الحوادث عندنا. ومن محاسن المصادفات أننا نعرف مهمة المخ ، على الأقل جزئيا ، إذ هي التنسيق الأعلى ً للسلوك. ولكننا إذا ما عرفنا المهمة التي تقوم بها عقولنا ، تظهر لنا كذلك أنهًا التنسيق الأعلى للسلوك. وهكذا يكون لناكيانان يقومان بعمل الشيَّ نفسه: فما يفعله يخي ، أفعله أنا . ويبدو أن لنا جهاز قيادة مزدوجا ومتكافئا . ونحن نجد في الهروب من هذا الموقف الشاذ إما بتحقيق ذاتية الكيانين – فنقول إن المخ هو العقل – وإما بإنكار أن القيادة التي يمارسها العقل ظاهريا هي سلطة واقمية حقيقية . ولو أن أرسطاطاليس على قيد الحياة لاضطر إلى رفض كلتا المتقابلتين ؛ إذ هناك قضيتان كانَ مقتنعا بهما اقتناعا كاملا : وهما (١) أن المنح ليس هو العقل (٢) وأن العقل هو صورة النشاط الواقعية للجسم. ولكن هذه المعتقدات تتضمن أن أرسطاطاليس ، وبالرغم من كل فهمه الواسع ، وإدراكه العجيب للاتفاق الوظيفي بين الروح والجسم ، ليس لديه حل للمشكلة الحديثة ، لأن هذه المشكلة إن هي إلا نتيجة لما نعرفه نحن عن المخ . هذا من جهة ، ومن الجهة الأخرى ، فليس لدى العالم المحدث أى حل يواجه به هاتين النقطتين اللتين اقتنع بهما أرسطاطاليس . وهذا هو المأزق الذي وصلت إليه المشكلة في وقتنا هذا ، مما أدى بالكثير من المفكرين أن يحاولوا تجنب المشكلة بوضع تعريف جديد للعقل والجسم

وهنا ينبغى أن نقدم ملاحظتنا المنطقية . فبالرغم من القليل الذى نعرفه حقا عن الأساس الفسيولوجي للحياة العقلية ، فليس هناك من سبب وجيه يجعلنا نشك في أى ظن أو تخمين يؤدى إلى الورطة الخاصة « بالقيادة المزدوجة» . فكل ما يبدو لنفسى أنني أفعله ، عندما أوجه جسمى للقيام بهذا العمل أو ذاك – كل

هذا يمكن أن ينسب نظريا إلى أعال المنع جميعها . وعلى الرغم من ذلك ، فليس من الضروري أن نفترض أن هذين الجهازين الخاصين بالإدارة والقيادة متشابهان تماما : إذ يمكننا أن نقول إما أن أعال المنع هذه هي صورة صحيحة كاملة لأعال العقلية ، وإما أن أعال العقلية هي صورة صحيحة كاملة لأعال المنع . وأي تعبير من الاثنين فيه مرضاة للعقيدة الأرسطاطاليسية التي تنادي بالتوافق الدقيق الفريد بين عقل معين وجسم معين . ولكن التعبير الأول – الذي يقول إن أعال المع ، بالرغم من أنها غير منطابقة مع الأعال العقلية ، هي صورة صحيحة لها في وسط آخر – يعفينا من الأخذ بالنتيجة التي تنص على أنه ، للعقل الواحد بوجد جسم واحد وواحد فحسب ، كما أن هذا التعبير أيضا يدخانا (بتحفظات يشوبها الحذر) إلى نظام الكون عند أفلاطون .

ولنلاحظ على ذلك أن الشرط الذي تتطلبه فروض علم النفس الفسيولوجي – وهو أن أجداث المخ يجب أن تتناسب إلى درجة الكمال مع الأحداث التي تمر بالعقل، حدثًا مع حدث يمكن أن تجفقه طائفة كاملة من الأجسام – لاجسم واحد فحسب . فلنتأمل وجها ينعكس على مجموعة من المراياً . فبالرغم من أنه تظهر في كل مرآه صورة دقيقة لهذا الوجم ، وليس إلأي وجه آخر ، إلا أن كل صورة نتيميز من حيث ترتيبها العددي عن أية صورة أعرى . ولنتصور أن هذه المرايا مقوسة إلى حما طفيف ؛ وأن كل واحدة تختلف عن الأخرى اختلافا طَفيفًا في درجة تقوسها : فإنه تحصل عندلذ علي مجسوعة من الصور أو الانعكاسات ، وقد تشوهت كل منها بدرجة طفيفة ويتختلفة – وبالرغم من اختلافها جسيعا من الناحية الوصفية والترتيب الرقمي على السواء ، إلا أنه يمكن تعرف كل واحدة منها على أنها صورة هذا الوجه ، لا أي وجه آخر . وعناك مثال آخر . دع يدك تلقي مجموعة من الظلال ، عندما يأخذ الضوء أوضاعا ختالفة . فبالرغم من أن كل ظل يختلف عن الآخر ، إلا أن كل ظل إن هو إلا ظل يدك ، ولا يمكن أن يكون ظل يه أخرى أو ظل أى شيُّ آخر تحت السماء.

ولا يجد عالم الرياضيات أية صعوبة في التعبير عن جوهر هذه الملاحظة إذا كان م، عمل المخ، يطابق بدقة ش، العمل الشعورى؛ فإن هذا معناه أن م دالة ش. ولكن م كذلك دالة شئ آخر، ولنقل إنه، البيئة، ب. وبناء عليه فكل قيمة واحدة للرمز ش، تقابلها قيم ممكنة للرمز م تتساوى في عددها مع القيم للرمز ب. ومن غير نقض لمذهب أرسطاطاليس الحاص بالتوافق التام، بل قل نتيجة له، فإن العقل نفسه، ش، في بيئة محتلف، ب أ، يجب أن يلازمه بالضرورة عمل مخ محتلف، م أ، وعلى ذلك، فجملة القول، إنه يجب أن يلازمه جسم محتلف. وهكذا فعقل معين واحد يمكن أن تقابله طائفة من الأجسام الميسورة، لاجسم واحد فحسب ومن المكن ألا تكون لهذه الطائفة حدود.

ويمكننا أن نعود عند هذه النقطة إلى تصويرنا للحلم – الذى قد أخذ منه العقل المؤمن ، بالحرافات أكثر الكثير مما تتضمنه فلسفته الحاصة بما وراء الطبيعة ، هذا في حين نجد أن الذين لا يؤمنون بالخرافات ، وقد سبب هذا الاستعال السيئ نفورهم واشمئزازهم ، يكادون يهملون كلية ترتيبه المنطقي العلمى . وليس للشخص الحالم عالم حلم فحسب ولكن له أيضا عالم جسم : وعادة ما يكون وعيه لمذا الجسم أكثر عتمة وإبهاما من وعيه للأشياء التي تحيط به ، ولكنه غالبا ما يدرك ما يقوم به الجسم من جهد وعمل ، كما يشعر بما له من قوة أو بما يعوزه من قوة للقيام بأعال محددة ، يختلف بعضها (كالطيران مثلا) بنوع خاص عن تلك الأعمال الخاصة بحالة اليقظة . وهكذا يكون جسم الحلم جسما «آخر» غير جسم اليقظة ، وهذا قريب نوعا ما من المعني الذي تخيله أفلاطون ، ولكنه مع ذلك يطابق بدقة عقيدة التوافق الفريد مع العقل الفردي وهي التي يصر عليها أرسطاطاليس .

ويتركز احتلافنا فى الاتجاه مع أرسطاطاليس فى هذه النقطة التالية: إذ يبدو وأنه قد اعتبر الجسد الحقيقة الواقعة الأولية من ناحية التكوين، ومنه تبزغ النفس على أنها الوظيفة أو الدالة المكملة، وهى تشبه فى ذلك نوعا ما العقل الذي يظهر في آخر مرحلة من تطور الكائن البشرى ، في حين تنص النظرية المذكورة هنا على أن النفس هي الحقيقة الواقعة الأصلية ، وأن جهاز الجسد والمخ إن هو إلا اشتقاق منها أو تصوير أو دلالة لها داخل نطاق التركيب الطبيعي . ولكن من وجهة نظر أرسطاطاليس كذلك ، تعتبر النفس جوهر الإنسان ، ويعتبر الكمال في أي شئ « طبيعة » هذا الجوهر الحقة . ومن ثم فقد لا يكون هذا الحلاف الواضح إلا أحد أعراض الحقيقة التي تبين أن كثيراً من مشكلاتنا الخاصة بالعقل والجسم لم تكن قد بلغت عند أرسطو الحدة التي بلغتها في العصور الحديثة ، وبخاصة منذ ظهور آراء الفيلسوف العظيم ديكارت الذي ميز بين النفس المفكرة والجسم المادي .

وإلى هنا نكتنى بما ذكرنا من أوليات وتمهيدات منطقية كان الهدف الوحيد منها أن نخرج من الضباب المنتشر إلى النور مدركات ومفاهيم معينة لا يمكن بدونها أن تحدد كما ينبغى فكرة استمرار الحياة (خلود الروح).

والآن فلنوجه أنظارنا إلى خطوط عريضة معينة يتميز بها نسيج الخبرة وبنيانها للها من علاقة مادية وصلة ثابتة بالمشكلة .

## معضلة بناء العالم وتركيبه

ليس في وسعنا اليوم أن نبدأ البحث في التركيب العام للكون وفي جعبتنا هذه الكلمات: «عقل» و«جسم»، أو «شخص» و «شيء» أو «النفس اللذات» و«العالم المادي»، وهي أزواج من التعبيرات التي سبق فهمها جيدا، وتقتصر مهمتنا فحسب على اكتشاف العلاقة الصحيحة بينها. ونحن نفهم هذه التعبيرات جيدا في حالة الاستعال العادي، أما في حالة مواجهتنا للغز دائم، فلنا من الأسباب ما يجعلنا نرتاب في أمرها وما قد تخفيه من فخ قديم. ولذا يجب علينا أن نحدد معناها. وتسوقنا محاولة هذا التعريف إلى نقاط جديدة نبدأ منها حيانا أن نحدد معناها. وتسوقنا محاولة هذا التعريف الى نقاط جديدة نبدأ منها حيانا أن نحد ومعلومات أكثر بدائية تنشأ في حدودها تلك المدركات.

فالشيء المادى ، على سبيل المثال ، أو « الشئ » ، إن هو إلا العملة الأكثر شيوعا فى حساب العالم وبين مفردات لغته . وهو شيء فى وسع كل واحد أن يلاحظه ولا يتغير – بشكل يمكن إدراكه – نتيجة لعملية النظر إليه ، أو سقوط الضوء عليه . وبالرغم من ذلك ، فنحن ، إذا استعملنا منتهى الدقة ، لا نرى الشيء ، وإنما ( الشيء – وقد – حوره – وعدله – الضوء – ومدى قربنا منه وأداة أبصارنا . ) فما نحصل عليه فى واقع الأمر هو إدراك كلى دخل فى تكوينه عوامل عديدة ، ومنه قد « بنينا » ذلك الشيء الذي يبدو قائما أمامنا بما له من صفات خاصة تميزه ، فنحن نحتاج إذن إلى نقطة بداية أقل التزاما وارتباطا .

ومن الطبيعي أن ننشد نقطة بداية مثل هذه فى « خبرة مباشرة » ، فنى أية ناحية أخرى غير الخبرة يمكننا أن نجد المادة الغفل الطبيعية للمعانى البسيطة التي لا يمكن أن تغيب عنا ؟

وبالرغم من أنه يمكنني أن أشك في تفسيرات الخبرة ، فإنه لا يمكنني أن أشك في الحقيقة القائلة إن لي خبرة ، وإن محتويات مثل هذه أو تلك موجودة ، وهكذا نجد أن علم الطبيعة اليوم ، وقد أقلقته التقلبات بين فروضه يميل أكثر عن ذى قبل إلى الاستماع إلى « المعلومات التى تجمع عن طريق الحواس » باعتبارها مصادر ميسورة لأولياته وبسائطه المنطقية .

وتلائم نقطة البداية هذه بوجه خاص وصف الظواهر الطبيعية التى تنتسب إلى الشخص الملاحظ وأدواته. وهناك من علماء الطبيعة ، الدين يعتبرون كل الظواهر الطبيعية نسبية بهذا الوصف ، من يميلون إلى تحديد مجال العالم بمجال الخبرة . ولكن الحبرة . بالرغم من كل الجهد الذى يبذل لإبقائها على الحياد بين العقل الذى يختبر والأشياء التى يختبرها تظل ملطخة بصبغة ذاتية خاصة . ومن نقطة بداية كتلك ، على الفرد أن يجد فى بناء تلك الآراء البسيطة التى تبدأ بها عادة العلوم الطبيعية ، ومن أمثلة تلك الآراء «الشيئ المادى الطبيعي» ، «القدرة على الإثبات والتحقق » . ولهذا السبب يفضل «العقول الأخرى » ، «القدرة على الإثبات والتحقق » . ولهذا السبب يفضل تثير من علماء الطبيعة مخاطرة البدء بالشئ المادى الطبيعي باعتباره فكرة بسيطة ، ثم إدخال التعديلات والإصلاحات اللازمة نتيجة للأخطاء النسبية فى الملاحظة والأداة .

وإذن فلدينا على الأقل عمليتان مختلفتان بنيتا على مجموعتين متباينتين من الآراء البدائية . فلو أن هاتين اللغتين كانتا أداتين أو وسيلتين كاملتين للبحث لطابقت كل منها الأخرى بغاية الدقة ؛ أى إننا كنا نحصل على نفس وصف العالم في كل من الحالتين ، بالرغم من اختلاف الألفاظ . ولكن هذا التطابق الدقيق لا وجود له علميا . بل تصبح الفروق والاختلافات خطيرة عند نقطة لها أهيتها في بحثنا الحالي - ألا وهي موضع العقل أو الدات في الطبيعة .

وطبقا للغة التي تبدأ بالشيء المادي الطبيعي – أي اللغة الحاصة « بكل ما هو مادي طبيعي » – يمكن أن يوضع نص مقبول سريع لكل شيء فيا عدا العقل ، إذ لا يمكن التحقق من وجود أو عدم وجود الشعور الخاص بكائن حيواني ما ، بل إن الصورة النظرية لتصبح أنتي لو أننا أغفلنا الشعور . وما الكائن البشري إلا جزء من العالم الطبيعي . فهو ينبثق من الطبيعة ، وبينا هو على قيد

الحياة تنفذ خلاله سلسلة من العلاقات بين العلة والمعلول مأخوذة من الطبيعة المحيطة به ، ثم يعود الكائن ثانية إلى الطبيعة . أما العقل الذي يصحب الكائن البشرى فإنه يسلك الطريق عينه ويتبع الأسلوب نفسه ؛ فالعالم الذي يحيط بالكائن يحيط بالعقل كذلك ، وقد كان هذا العالم موجوداً قبل ظهوره وسيظل موجودا بعد غيابه . ومن وجهة النظر هذه ، فالذات (النفس) كائنة داخل نطاق العالم .

وطبقا للغة الأخرى – وهى التى تبدأ بالمعلومات التى تجمع عن طريق الحواس ، أى اللغة الذاتية – يمكن أن يوضع نص مقبول سريع لكل شىء فيا عدا عالماً مادياً واقعياً ثابتا . ولا تستخدم هذه اللغة فى التعبير عن مفاهيم الجوهر أو العلية : فهى لا تهتم بالطبيعة الأساسية للهادة أو الطاقة . بل إن صورتها النظرية لتصبح أنتى لو أغفلت هذه الأشياء . وما عالم الطبيعة إلا بناء عقلى يقع داخل نطاق « الخبرة » كلها . ومما لاشك فيه أن المعلومات التى أحصل عليها مباشرة عن طريق الحواس لا تشير إلا إلى جزء صغير من هذا العالم المادى الطبيعى . ولكن ما هو إلا فكرى الذى ينسج من هذه المواد العرضية التى تكاد تكون طارئة ، ينسج من مواد الإدراك الحسى هذه عالما مستمرا . وما هى إلا فروضى التى تجعل تغيراته مفهومة ومتاسكة . وهكذا يكون النسيج عقليا من ألفه إلى يائه : فمن وجهة نظر هذه اللغة ، وتبعاً لذلك ، فالعالم كائن داخل نطاق الذات (النفس) .

وبين هاتين النظريتين ، الناشئتين من لغتين مختلفتين ، لا يجد المنطق معياراً للاختيار . أما العلوم الطبيعية ( فلأنها لا تهتم بمصير الذات الواعية ) فلا تفضل نظرية على الأخرى ، مادامت مجموعة الظواهر الطبيعية الخاصة بها والمتفق عليها يمكن التعبير عنها بدرجة متساوية من الجودة . وتظل اللغة المادية الطبيعية بالنسبة لهذه العلوم اللغة الأكثر استعالا وألفة . ومع ذلك فيمكن للعلوم الطبيعية أن لمندرب أيضا على استخدام اللغة الذاتية التي ليس لها ، فضلا عن ذلك ، إلا أن تتدرب أيضا على استخدام اللغة الداتية التي ليس لها ، فضلا عن ذلك ، إلا أن ترجع بنا إلى ما سبق أن لاحظه أرسطاطاليس وكان نتيجته أن « النفس هي

بشكل ما ، كل شيء في الوجود . وذلك لأن كل ما في الوجود إن هو إلا شيء خاص بالحس أو الفكر ، والأشياء الحسية أو الفكرية تطابق ، بطريقة ما ، الحس والفكر . نفسيها » (١) وعند هذه النقطة يرتجف أرسطو وهو قاب قوسين أو أدنى من القول بأن العالم كائن « بشكل ما » داخل نطاق النفس !

ولكن بينها لا يستطيع المنطق أن يصطفى واحدة من اللغتين، وتأبى العلوم الطبيعية أن تختار إلا على أساس الملاءمة ، نجد أن الرجل العادى يكاد لا يستطيع الاحتفاظ بمثل ذلك الاتزان الكامل . فعلى الرغم من أنه يفهم ماهية الفرق اللغوى البحت ، إلا أنه يشك فى أن فروقاً مادية تهتم بمصيره الخاص يمكن أن تنتقل – عن طريق التلميح بما وراء الطبيعة وهو الذى لا يبرأ منه عالم المنطق تبرئة تامة – أقول تنتقل بين لغة ترى أن الذات كائنة داخل نطاق العالم ولغة ترى أن العالم كائن داخل نطاق العالم على المنتج على هذين الموقفين .

فإذا كانت الذات ، كما تنص لغة المادية الطبيعية ، كائنة داخل نطاق العالم ، فالذات إذن محددة المكان والزمان ، ويمكن أن يكون هناك أعداد كثيرة من مثل تلك الذات في العالم تنفصل كل منها عن الأخرى انفصالا كاملا وتكون «خارجها» أما إذا كان العالم كاثنا داخل نطاق الذات ، فمن الواضح إذن أن يستبع ذلك أن يكون العالم محددا ، ليس من ناحيتي المكان والزمان ، وإنما باعتباره مظهرا للخبرة ، والنتيجة الملائمة التي تستبع ذلك هي أنه يمكن أن يكون للذات الكثير من مثل تلك العوالم – وما هذه إلا نتيجة مفزعة إلى حد يكون للذات الكثير من مثل تلك العوالم – وما هذه إلا نتيجة مفزعة إلى حد ما ، قد مهدت لنا الطريق إليها أولياتنا المنطقية .

وإذا كانت الذات داخل نطاق العالم ، لكان موت الذات أيضا حدثا داخل نطاق العالم الواحد ، ولكان علامة محدودية الذات الزمنية بقدر ما هي علامة مولدها ؛ إذ ليس هناك أي أثر للذات فيا وراء ذلك آلحد . أما إذا كان العالم داخل

<sup>(</sup>١) من De Anima الجزء الثالث، الفصل الثامن، ترجمة هويل رايت.

نطاق الذات ، فليس للموت باعتباره حدثًا داخل نطاق العالم أية قيمة ضرورية كحدًّ زمني للذات .

وعلى ضوء هذه النتائج المتباعدة ، يميل الشخص العادى إلى رفض الدعوة لاعتبار هذه الفروق فروقا لغوية بحتة ، ويأخذ على عاتقه أن يتخير واحدة من بين وسائل التعبير المقترحة ، وكأنها فروق في الفلسفة ؛ ذلك التناقض بين المذهب المثالي التصوري والمذهب الواقعي الذي كان إلى وقت قريب يدعو الناس إلى التحزب لأحد المذهبين ، وبالنسبة للشخص المثالي الحيالي لم تكن الفقرة التي تمثل الواقعية تمثيلا صحيحًا سوى عنصر « الحنبرة » وهذا الذي أسماه ديكارت فكرا ، وأسماه لوك رأيا ، في حين أسماه هيوم انطباعا ، وأسماه المحلل المنطقي مدلولا يجمع عن طريق الحواس. أما بالنسبة للشخص الواقعي ، فلم تكن الفقرة التي تمثل الواقعية تمثيلا صحيحا سوى عنصر الطبيعة هذا الذي نسميه شيئا ماديا طبيعيا. ويحتج عالم المنطق المحدث بأنه يرفض عمدا التحدث عن « الواقعي من الأشياء » إذ يشك فها إذا كان لتلك الكلمة أي معني يمكن تعيينه وتخصيصه . أما الشخص العادي فإنه يتذكر أنه لم يكن لكلمة « الواقعية » سوى تلك المعانى الوظيفية العملية والتي يهتم بها الآن – إذا كان مفهوم « الواقعي » هو كل ما يدوم ويحتمل ، وما يصحح الأخطاء ، وما يفسر المظاهر : ومهما يكن الاسم الذي يطلق عليه فإنها تبدو للشخص العادي قضية مادية ثابتة للغاية ، سواء نسينا هذه الخواص إلى هذا النوع من الأشياء الذي نسميه فكرا أو إلى ذلك النوع من الأشياء الذي نسميه وحدة أومقداراً من الطاقة .

ومادام كل من عالم المنطق وعالم الطبيعية غير راغب في معالجة هذه المشكلة ومادام الشخص العادى البسيط مضطرا لمعالجتها بنفسه ، فإنه يحطر له أن يتساءل عما إذا كان عدم اكتراث الفنيين الذي يعبر عنه بهذه الصيغة ، «كل من اللغتين مقبولة وجائزة » ، يمكن أن يترجم من أجل مضالحه الحاصة الأكثر مادية إلى هذه الصيغة ، «كلتا النظريتين الخاصتين بالواقعية صحيحتان » .

ذلك لأنه يتأمل فيجد منزى في ينطوى عليه القول بأن قالب الطوب أو الذرة أو الوحدة المادية النهائية هي معيار الواقعية – وعندما ينظر إلى شعوره الخاص وما

يتصف به من تغيير واهتزاز وتعرض للنقد ، فإنه يتوق أن يكون شيئا كعمود من الحجر أو قانون من قوانين الطبيعة . وبما أنه ينبئق من ذلك العالم الطبيعى ، فعليه أن ينتزع واقعيته من ذلك العالم ، وبما أنه على دراية تامة باعتماده الدائم على العالم ، فإن هذا يحمله على أن يقول :

« إنني لست إلا حقيقة واقعية مثل عالمي سواء بسواء » .

هذا وهناك كذلك مغزى فيما ينطوى عليه القول بأن أفكار الشخص العادى ومشاعره هي معيار الواقعية . فهنذ أيام ديكارت ، لا يستطيع أحد أن يستبعد الفكر من قائمة كل ماله كيان واقعي . وإذا ما تحدثنا عن « واقعية شيء » ، فإننا نهدف إلى «حالته الداخلية ( الجوانية ) الحقيقية » أى الطريقة التي يشعر بها نحو نفسه : وإذا ما كان الشيء جإذاً عديم الحياة وليس له على ذلك أية طريقة يشعر بها نحو نفسه : فإننا نحكم عليه بحق أنه كائن من النوع الفارغ الحالى نسبيا . ولا يمكن لأى شيء من هذا النوع الفارغ الحالى ، حتى وإن كان عمود الحجر نفسه ، أن يتساوى في واقعيته مع تجربة بهجة أو معاناة . فإذا ما تأمل الفرد ، في أثناء هبوب عاصفة في عرض البحر ، أيهما أكثر واقعية : العاصفة أو لهث الرجال المبرح وهم ينزحون المياه عرض البحر ، أيهما أكثر واقعية : العاصفة أو لهث الرجال المبرح وهم ينزحون المياه بالمضخات ، فقد يرى أنه من الصواب أن نسلم للرياح بالنتيجة المادية ، ولكنه مع بلطضخات ، فقد يرى أنه من الصواب أن نسلم للرياح بالنتيجة المادية ، ولكنه مع الكيان الأكثر واقعية كله . وما إن يدرك الفرد هذا ، حتى يتسمك بالمعبار الآخر : دلكيان الأكثر واقعية كله . وما إن يدرك الفرد هذا ، حتى يتسمك بالمعبار الآخر : وهو الكيان الأكثر واقعية كله . وما إن يدرك الفرد هذا ، حتى يتسمك بالمعبار الآخر : وهو الكيان الأكثر واقعية من الظروف التي أنا على علم ودراية بها .

وهكذا ينتقل معيار الواقعية ، فى الاعترافات العادية بالفكر ، من الشيء إلى الشخص ، ومن الشخص إلى الشيء مرة ثانية ، فليس مصير أية واحدة من هاتين الوسيلتين للحكم الرفضي ، إذ أن المعيار يجب أن يكون بطريقة ما مزدوجا ، كما أن الكائن المادى الدائم حقا ، أى «الواقعي» ، يجب أن يضم الاثنتين .

ولكن ما السبيل إلى فهم هذا؟ يحصل الشخص العادى البسيط على بعض العلم والمعرفة عندما يحاول أن ينفذ النظرية الذاتية للأشياء ، التي يكون العالم طبقا لها

داخل نطاق النفس أو الذات . وما الذي يضمه هذا العالم نفسه ، هذا العالم المزعوم أنه كائن داخل نطاق ؟ إنه يضم ، بين أشياء أخرى ، كائنات حية بما لها من خطط سير وعمل في الحياة ، والأنفس المتصلة بها ، وذلك كما تنص تماما النظرية المضادة الحناصة بالمادية الطبيعية . وبالإضافة إلى الأنفس الأخرى فإنه يضم نفسي أنا كذلك ! فالذات (النفس) إذن ، باحتوائها على الطبيعة ، تحتوى على النفس بمظهر آخر . وعندئذ ، ما إن يصبح الشخص شاعرا بنفسه ، حتى يصبح قائلا : «تلك هي حقيقة » الحال في وضوح وبساطة ! فإني ، وأنا الملاحظ ، بينا أرقب عالمي أشاهد كذلك نفسي كحقيقة يمكن ملاحظتها داخل نطاق عالمي هذا ؛ إذ ينقلني المجهود الذي أبذله لتعرف عالم الأشياء إلى حالة جديدة من الوعي والشعور بالذات ، هي معرفة نفسي ، تلك المعرفة التي ربما لم يكن في وسعى الوصول إليها عن طريق آخر . وهكذا يظهر الآن تفسير المعضلة التي كنت ولا أزال أجاهد في الوصول إلى حل لها في ازدواج المعني الذي تنطوى عليه «ذاتي » فيها يكن معني «إنني أضم عالمي » فإنني بنفس ذلك المعني ، أضم ذاتي أيضا . وبالرغم من أنني كائن مزدوج ، إلا أنني في كلا المظهرين الذات نفسها » .

وبهذه الطريقة قد عثر الشخص العادى البسيط على قاعدة سيكون لها ، إذا كنا على صواب ، نتائج بعيدة المدى تتعلق بآرائه عن الحياة والموت ، وعن أمور أخرى كذلك . وسنطلق على هذه القاعدة اسم مذهب « الثنائية التجريبية » – وهو تعبير هاك تفسيره بإيجاز . فهو ليس التناقض البسيط القديم الذى يظهر فى حالة الشعور بالذات فى سكون ، وإنما هو تجربة تتكشف وتنبثق من حالة الشعور بالذات ثم تعرض الذات فى علاقة مزدوجة بكائنات أخرى . وهكذا فإن بصيرة الشخص البسيط تعفيه من إدراك التناقض الذى كان يتبعه ، ولكن بالرغم من ذلك فالمعضلة المنطقية لن تمحى – بل إنها تنتقل وتضاف إلى التعقيد الذى يلازم طبيعته الخاصة حيث نحاول الآن أن نتبعها .

# مدهب الثنائية النفس والكامنة ( العقل الباطن )

من الطبيعى أن يتجه من ينشر إيضاحا عن طبيعة النفس إلى علم النفس ليجد فيه العون. فما هو البيان الذي يقدمه علم النفس عن هذين المظهرين الحاصين بالنفس ؟ إنه من المحير أن تعلم أن علم النفس المعاصريشك فيا إذا كان في استطاعته أن يعالج وجها واحدا من النفس ، فما بالك بوجهين.

فهناك سبب وجيه يعزز هذا الشك ، إذ أن واجب علم النفس تعلم ، أن يقصر دائرة بحثه على الأشياء التي يمكن معرفتها وإثباتها ، مثل الحس ، والتفكير ، والانفعال ومظاهرها المادية أو طرق التعبير عنها . ويمكن أن يشار إلى هذه الأشياء على أنها حالات النفس أو محتوياتها ، ولكن هذه الإشارة إلى النفس لا تكاد تعين على تعرف هذه الأشياء إلا إذا استطاعت النفس أن تقوم بدور شيء يمكن معرفته وإثبات شخصيته ولكن النفس ليست واحدة من هذه المحتويات ، إذ ليس هناك حس خاص بالنفس . فهذه العبارة التي بصرى » يمكن أن تساوى العبارة التي تقول « أنا أبصر » ، ولكن كلمة « أنا » هذه عامل مشترك دائم في مثل تلك الخبرات جميعها ، وعلى ذلك فليس لها استعال مميز في نظرية الإبصار . فمن غير أن تنحى إلى النفس ذاتها فكأننا نقول في عبارة أخرى إن هذه الحالات تحدث معاً ، تنتمى إلى النفس ذاتها فكأننا نقول في عبارة أخرى إن هذه الحالات تحدث معاً ، الخيف يمكن أن تحدث معاً إلا في العقل نفسه ؟ ولهذا السبب يميل علم النفس التجريبي إلى التخلص من النفس بالفرض البسيط الذي يقول إن حالات عقلية التجميعي وحالات أخرى معاً .

ويسلم بعض علماء النفس بأن هذا لا يتفق والحقائق اتفاقا تاما ، لأن النفس نظهر دوما في حالة نشاط ، فهي ليست مجرد مكان تجتمع فيه «محتوياتها»

المتعددة . وما نوع النشاط الذى تقوم به النفس ؟ إنها تحدث فرقة وتمييزا فى الطريقة التى تلتئم بها هذه المحتويات ، أو ترتبط ، أو تتلازم ، أو تتأثر أو تنسى . فهى أشبه ما تكون بريح غير مرئية تنتقى ، وتبقى ، وتبعثر ، أوقل هى أشبه ما تكون بالمجال المغناطيسي – غير المرئى كذلك الذى يظهر أثره فى الطريقة التى تنظم بها كمية من برادة الحديد المبعثرة نفسها . ولكن هذه المناشط – إذا كانت كذلك – قد يتخلص منها مرة ثانية علم النفس الوصنى باعتبارها ، إذا أمكن القول ، محتويات النسق الثانى التى تعرف بأسماء مثل « الانتباه » و « الميل » و « النزوع » فهذه لا تتطلب الإشارة إلى فاعل لا يحس به ، ألا وهو النفس ، وذلك لأن العلم يهتم بالأحداث ، لا بالفاعل ، يهتم بالتغييرات ، لا بمصدر التغيير الفرضى الدائم .

وهكذا ، يرى علم النفس التجريبي ، أن النفس داخل نطاق العالم تتجه إلى فقدان تلك الوحدة الهامة التي تتميز بها في رأى الشخص العادى القائم بالبحث والتقصى . أما فيا يتعلق بالمظهر الآخر للنفس الذى تعبر عنه لغته بهذه الصيغة : « العالم كائن داخل نطاق النفس ( الذات ) » ، فلا يمكن التحقق من هذه النفس أبداً . ولعلها تشبه إلى حد بالغ ذلك الفاعل في علم النحو ، مثل « أنا » في هذه العبارة ، « أنا أفكر » دلك الفاعل الذى أطلق عليه « كانط » اسم الوحدة السامية لربط المدركات الحسية ، والذى (كما أكد هو) لا يمكن ألبتة ، طبقا لذات تعريفه كفاعل ، أن يكون شيئا « اختباريا » . وليس في وسعنا أن نطالب علم نفس ، عقد العزم على أن يبلغ منزلة علم طبيعي ، أن يتعامل مع أية ذات ( إذا ما بلغ به البحث هذا الحد البعيد ) سوى الذات التي هي شيء كائن داخل نطاق الطبيعة .

ولكن إذا ما وصلنا إلى هذه النقطة بالذات فن المحتمل أن يصمم الشخص العادى البسيط على أن النفس الشاملة التي يتحدث عنها إن هي إلا اختبارية تجريبية ، ولو أن إدراكها قد يتطلب تغييرا في زاوية . وتدعيا لوجهة النظر هذه يكننا الآن أن نطرح بحثا هو أن هناك عناصر تجريبية خاصة بحالة الشعور بالنفس ، وأن إغفال هذه العناصر قد جعلها تثأر لنفسها في أحد الأبواب المهوشة غير المتقنة من علم النفس الحديث ، وتظهر في شكل نظرية مضطربة غامضة تبعث على التردد

والارتياب هي نظرية العقل الباطن. وذلك ، في رأيي لأن المحتويات المختلفة المزعومة ووظائف العقل الباطن إن هي في معظمها إلا أجزاء متغيرة من هذه النفس الشاملة.

وإذا ما تساءلنا عما يفترض أن يضمه العقل الباطن بين دفتيه لوجدنا أنه يقدم الينا في صورة قبو تعزل فيه حالات العقل المتنوعة المرفوضة. كما أنه محل إقامة الأشباح القلقة للذكريات المكبوتة، وكذا الدوافع الأولية الخفية التي تنشأ من الوراثة الحيوانية والتي تكافح من غير ما جدوى للظهور في دائرة الشعور الظاهر العلني والحصول على اعترافه بها.

وتتكون مجموعة محتويات أخرى مجتلفة للغاية من جملة الآثار المتخلفة من الخبرة السابقة ، التي طوتها يد النسيان أو يتذكرها الإنسان من غير أن يشير إليها . أي أن هذه المجموعة تضم مادة « الذاكرة » والخبرات غير الظاهرة المميزة التي يتعلم منها الإنسان ، مثل ذلك الاسترجاع غير الواضح لحادثة حرق الأصابع ذات مرة ، تلك الحادثة التي قد استمرت طويلا تعدل ماتلا ذلك من دوافع للإمساك باللهب . وعن هذا الحشد من الظلال الدائم التراكم ، والذي يمكننا أن نواصل التعبير عنه بطريقة ملائمة باستخدام هذا التعبير « المجمعات العقلية » يمكن أن نقول إننا لا نفكر فيه فيه لأننا أساسا دائمو التفكير بمعونته . فكل حدث في حيواتنا يندمج فيه ، وسواء فرزنا في وقت ما حدثا معينا للاسترجاع الفردي أو لم نفرز – ولو أننا لن نفكر فيه ثانية – فإننا سنواصل التفكير بمعونته إلى أن نموت . وما وجوده في الذاكرة ، أو في العقل الباطن ، إلا حالة تخزين خامد ، أما عمله النشط فينحصر في استقبال كل خبرة جديدة والتحقق منها وتقويمها .

وعندما يقول أحد الناس: لقد مررت « أنا » بتجربة جديدة ، فمن الواضح أن هذا اللفظ « أنا » متغير ، لأن مثل تلك التجربة التي يمر بها الفرد قد تكون حسنة أو سيئة ، ملائمة أو غير ملائمة ، نوعا ما بالنسبة إلى العتاد الذي يستطيع أن يمده به هذا المخزن المنظم من الخبرات السابقة . وهكذا نبدأ نلاحظ مطابقة « النفس » و « العقل الباطن » . وستظهر المطابقة عينها عندما نتأمل مجموعتين أخريين من

المحتويات التي تخص العقل الباطن بوجه عام ، وهما المكبوتات والإمكانيات .

ولقد عودنا المحللون النفسيون على فكرة جدول التفسير المضاد للخبرة ، والأشخاص ، ودوافعنا الخاصة التي تخرج من براعمها – ذلك التفسير الذي إذا ما كبت كن يزول وإنما يقال إنه يظل ثابتا في العقل الباطن حيث قد يوقع الأذى والضرر ، ويكون «العقد» ، ويثير الاضطرابات العقلية الغامضة . وهناك حالات مرضية كثيرة للغاية يفسرها هذا النهج بطريقة فيها كثير من الإنصاف ، على الرغم من وجود حماقات واضحة معينة في إعداد المسرح . وذلك لأن الكظم حدث شعوري ولا يمكن أن يتم أو يستمر إلا إذا كان هناك وعي بما كظم في أثناء كظمه : وحيث إن «أنا » هو الذي يعمل كرقيب ، فإن «أنا » هو الذي تبقي دائما بعض رغباته غير محققة ، والذي يتمسك بالأمل في أن يوما ما قد تجد هذه الرغبات مخرجا في صيغة ما وتعبر في نفسها بشكل ما . والدافع الذي لا أشعر به ليس دافعا مطلقا ، أما الدافع شبه الشعوري ، الذي يعكس عليه الانتباه الشعوري بعض الضوء على الأقل ، فهو الدافع الخاص بي ، على الرغم من أنني قد أربطه بمقود إلى أن يستطيع أن ينطلق بموافقتي التامة .

أما الرغبات غير المشبعة (التي تشمل مشاكساتنا المكبوحة الجماح للغاية ، ودوافعنا للنقد ، والذم ، والتشهير ، والمقاتلة ، والفتل ، والتدمير ، التي نقمعها حتى نعرف ماذا نريد أن نفعل ) فهذه تندمج في مجموعة أخرى من محتويات العقل الباطن لا تقل أهمية ، ولكنها أقل شهرة – ألا وهي إمكانياتنا غير المحددة ، التي يشار إليها أحيانا بوصفها «قدراتنا» . فإذا ما سئل أحد الناس صراحة : ما هي قدراته ، لمدّه التأمل الباطني السريع بقليل من المعرفة . فللصبي المراهق قدرات ، يشعر بها كمجموعة واحدة تعاونه على الثقة بنفسه ، على الرغم من أنه يحار في ،مره لو طلب إليه تعريفها . فهو قلما يفكر فيها ، ولكنه عادة يفكر بمعوننها . ولا يكاد يشعر بها كحقائق محددة ، وذلك ، لسبب واحد ، هو أنه لم يعرف بعد حدودها . أما النضج فتصحبه معرفة بالغة بحدود القدرات النوعية الخاصة – مئل سرعة الفرد ، وقدرته على تفهم الأرقام ، ولعبة الشطرنج ، والموسيقا ، والجرأة المهنية – ولكن

يبتى بعد ذلك المعنى المتكامل للقدرة ، الذى لا يمكن فصله عن الشعور بالذات ، والذى لم يوضع له أبدا أى حد .

ويقصد أحيانا بعدم الشعور بالحد ، « لا نهائية » النفس . وأعتقد أنه من الأصح ألا نعتبرها لا نهائية إيجابية أو حقيقية وإنما نعتبرها كلية سلبية ، أو انعداما للحدود ، ومنعا ، وانقساما من جهة الفرد نفسه . ويصحب انعدام الحدود انعدام الشعور الواضح – وهي حالة شبه شعورية ترتبط ارتباطا وثيقاً بالنفس: فنحن نعيش فيها وكأننا نسيطر على طبيعتها الكاملة . وكما هو الحال في المثل المعروف عن المكان، فأى جزء لدينا منه يلف نفسه في ثوب كل متكامل. واليكم مثالا أكثر مادية ، في حالة الإبصار ، فإنني لا أبصر أثر النقطة العمياء في عيني كبياض في مجال الإبصار ؛ كما أنني لا ألاحظ الحط الذي يحدد ذلك المجال . وبالرغم من أنني لا أجزم إيجابيا بلا نهائية المجال ، فإن انعدام الحد الهائي الثابت يسمح لهذا المجال أن يتخذ لنفسه وحدة معينة متكاملة وهذه هي الحال فيها يتعلق بمعرفتنا . فقلة من الناس تميل إلى الادعاء بالعلم بكل شيء ، وقلة أخرى من الناس تواجه العالم مبدئيا وكأنها لا تفهم أى شيء فيه . أما مذهب الشك فلم يعتنقه الجنس البشرى إلا مؤخراً . وكان هونر هو الذي أدلى بحجته التي تقول إن «كل إنسان قانع بنصيبه » كدليل عُلِّي مساواة الجنس البشري في الناحية العقلية . أليست طبيعة المعرفة هي أن تعرف؟ وكل الصَّعاب التي تقابلها المعرفة وهي تباشر هذا المسعى إنما تؤجل هذا التأكيد الأصلي بدلا من أن تلغيه ، وأن طبيعة كل من هيوم وكانط المدروسة المتزنة تجعل المعرفة تشك فيهما بدلا من أن تشك في نفسها . وقد يكون الشك صوابا . وهكذا نشك في جوهر قدرات وصفات العقل الأخرى : فليس الشعور لا نهائية إيجابية أو قدرة على كل شيء كما يزعم ، وإنما هو كلية سلبية ، ولما كان هذا الإحساس العام بالإمكانية جزءا من تلك المجمعات العقلية التي يواجه الفرد بمعونتها كل عمل جديد وموقف جديد ، فمن الصواب أن يكون إذن ضمن ما يحتويه شبه الشعور .

وهذه العناصر المتباينة التي يتكون منها شبه الشعور والتي قد تم استعراضنا لها على هذا النمط ولا تبدأ في عرض خليط ، وإنما في عرض صبغة شبه عضوية

لتناسق كل عنصر مع الآخر . وما هو إلا الانتباه الذاتي النشط الاختياري الذي يركز الشعور في هذا الموضوع أو ذاك من بين مجال الموضوعات والأشياء ، وهكذا يلتي بالجزء الأكثر من المجال إلى « الهامش » وكذلك فما هو إلا بالعزم أو الغرض النشط الاختيارى الذي يركز اتجاه العمل ويلقى ببقية ألف من الدوافع الأولية إلى سجن أفكار العمل التي لم يقع عليها الاختيار أو ربما تكون مكبوتة. ولكن لا يمكن أن يستبعد شيء أو يكبت إلا من أجل شيء ما يعتبر أن له قيمة أكبر وفائدة أعظم لتحقيق الغرض القائم. أما المجمعات العقلية ، من ذاكرة وإمكانية ، فهي التي تمنح الخبرة هذا التركيب . ولكن ليست هذه إلا طريقة تحليلية على نطاق أوسع لقولى إنَّ « أنا » ، بوصنى مجموعة محسوسة من القدرات والإمكانيات، أنتبه، وأقوم، وأختار، وأستبعد، من بين الأشياء والموضوعات الحاصة بي وكذلك من بين دوافعي تجاه تلك الأشياء : **فالعناصر** التي يتكون منها «شبه الشعور» إن هي إلا العناصر التجريبية التي تتكون منها نفسي – تلك النفس التي تحلق فوق الخبرة ، النفس الشاملة التي تلاحظ وتميز وتحكم – ويمكن أن نقول إن هذه النفس شبه شعورية بالنسبة لنفسها ، أو على النقيض من ذلك ، فإن ما نسميه شبه الشعور ، وهو بعيد كل البعد عن كونه طبقة عقلية سفلي ، يتمركز في وسط ذاتية الفرد ، كما أن التعبير المفسد « شبه الشعور» أن هو إلا أعتراف أخرق بالحقيقة التي تقول إن الطاقات والقدرات الأولية الخاصة بذاتية الفرد لا وجود لها عادة في بؤرة الميول الذاتية الفردية واهتماماتها التي تظهر خارجا .

وينصب اهتهامنا الأساسي هنا على التخلص من قلب الصور الجدية للنفس إلى صور هزلية تهمل مظاهر النفس التجريبية أو تظهرها ، وكأنها سطح منبسط – أشبه ما يكون بصورة حائطية ملونة انتشرت على بعد واحد ، أو قل أشبه ما يكون بتيار الشعور الذي ينحصر كل معناه في الطبقة السطحية ، مها سببت اضطرابه الحباب التي ليس هذا مكانها والتي تأتى من الأعهاق الموحلة تحت السطح . أما تلك الأوصاف القديمة التي قدمت لنا النفس في صورة « اتحاد أضداد » فقد كان لها الفضل على أقل تقدير في الاعتراف بأن للنفس عمقا

وثنائية داخلية – لا سطحاً واقعياً فحسب ، يمكن عزله في قائمة من المحتويات . فالنفس تلاحظ نفسها وتحاكم نفسها وتوجه نفسها ، وتضبط نفسها وتتخذ لنفسها مكانا في العالم ، ونحن نعرف توا هذه النفس في صوريتها وهي تميز وتقدر – وعلينا الآن أن نتبين بعض وجوه وعلاقات هذه الثنائية التجريبية .

## سمات الذاتين الذات الواعية والذات الكامنة

ابتغاء الإيجاز ، يمكن أن نعود إلى وجهي النفس اللذين ميزنا بينها كذاتين أو نفسين : النفس الكائنة داخل نطاق العالم ، والنفس التي تتأمل العالم من نقطة ليست داخل نطاق العالم ، وهي بهذا المعنى تضر العالم . ويمكن أن نشير إلى هاتين الذاتين ( بطريقة مثيرة للشحناء غير عادلة ) على أن إحداهما ذات المستوى السفلي والأخرى ذات المستوى العلوى ، أو نشير إليهها ( بطريقة غير دقيقة ) على أن إحداهما الذات المراقبة والأخرى الذات غير المراقبة. ومن الأفضل أن نسميهما الذات « الرحالة » التي تصول وتجول والذات « المفكرة » التي تفكر وترد . وتتضمن كلمة « الرحالة » ببساطة أن الذات داخل نطاق العالم هي الذات الخاصة بالسلوك ، والمشتبكة في جميع الأمور والمسائل ، وأن لهذه الأمور أهمية وقيمة الغارات والحملات ، بمعنى أنها تبلغ نتائجها عند عودتها ثانية إلى المركز الذي أصدر الأمر بالغارة . فلو أن الشعور كان « تيارا » لاستمر في طريقه من غير ما ارتباطات أو مخارج جديدة ، ولكن باعتبار الشعور مجموعة أو جهازاً للحملات ، تتطلق كل منها طبقا لغرض عملي قابل للتنقيح ، فإننا ندرك أن له حصيلته الخاصة به وبداياته الجديدة المستمرة التي يستمر معها أيضا ازدياد المعنى. أما الذات المفكرة الرادة ، وراء الكواليس ، فهي الحكم الدائم والمرشد، ومبدع هذا النشاط الخاص بالرحلات والحملات.

وتنتقل الذات إلى المستوى السفلى ، أو تندمج ضمن الحملات ، خلال عملية « اتخاذ القرار » التى كنا نتحدث عنها من قبل ، وبذلك تتورط فى المواعيد والظروف المحلية ، ودقائق الأمور التى لا محل لها . وكل حملة ، تقوم لرعاية وحاية قرار واحد ، لها وحدة خاصة بها ، هى « فكرتها » . و « الحملة » إن هى

إلا وحدة من الحياة العقلية أبلغ أهمية وأغزر معنى من «الإحساس» أو «الوجدان» ، مثلا فهى تشكل فقرة من التاريخ الشخصى ، بالإضافة إلى فترة زمنية متكاملة خاصة بها ، طالت أم قصرت . وهكذا تتميز النفس الرحالة بتعدد واضح وتوقف ، بالرغم من أن الصورة المعقدة التي يصنعها تداخل الحملات المتعددة التي تتم في آن معا تجعل النفس شبيهة بتدفق غير منتظم ملى الدوامات . في الوقت ذاته نجد أن النفس المفكرة (وهي التي عرفناها في مناقشتنا السابقة كذات الفصل والعزل) تواصل إشرافها وتخطيطها ، محتفظة باستقلالها الخاص بها وتحوطها من الوقوع في اشتباكات النفس المتصلة ، المشغولة ، المرتبطة بالزمن والمواعيد ، إذ تسهم أحكامها المتراكمة عن تلك النفس وتقاريرها في بناء تلك « المجمعات العقلية » التي هي مادتها التجريبية .

ولقد أطلق على الذات اسم « اتحاد الأضداد » ، وقد بينا من قبل أن هذا المفهوم الذى يعذب بالأمانى الحادعة له ميزة واحدة – هى أنه ليس مفهوم الذاتية وقد علته طبقة مسطحة رقيقة من الطلاء ، ولعله فى وسعنا أن ننقذ هذا التعبير من بعض ما يشوبه من عتمة وغموض وأن نطور فى الوقت نفسه فكرتنا عن النفس كحهاز متأمل – رحال ، وذلك بأن تبين أن الصفات المضادة ، التى قد قيل إن النفس توحد بينها ، تميل إلى توزيع نفسها بدرجة غير متساوية بين هذين المظهرين أو النفسين ، اللتين عرف الفرق بينها الآن بدرجة كافية .

وهكذا ، يقال إن النفس توحد بين الواقعي والممكن ، كوهذا حق وصحيح . وفي الحقيقة لا يمكن أن توجد إمكانية واقعية إلا في النفس ، ولا يكون هذا إلا على فرض أن النفس «حرة » ، وهذا معناه أن المتبادلات التي تظهر أمامها لحظة اتخاذ القرار إن هي إلا متبادلات واقعية . وفي أثناء عملية اتخاذ القرار تختني بعض هذه الإمكانيات ، وتصبح واحدة أو اثنتان «أمراً واقعا » . وعلى ذلك فالممكن هو الدائرة الحاصة بالذات المفكرة ، أما الواقع فهو الدائرة الخاصة بالذات المفكرة ، أما الواقع فهو الدائرة الخاصة بالذات الرحالة المرتبطة بالزمن .

وبطريقة مشابهة ، يمكن أن يحمل الرأى الذي يعرض أن النفس اتحاد بين

المحدد وغير المحدد معنى تجريبيا . فالنفس المفكرة لاحد لها بالمعنى الذى سبق أن بيناه ، فهى تحرز تلك « الكلية السلبية » التى لا تشعر بحدود فى الاتجاهات المتباينة . أما النفس الرحالة فتحرز محدودية القرار المسلم بها ، والتى تحصرها بين حدود مجال الإمكانية الضيق الذى تنوى أن تجعل منه أمراً واقعياً ، كما يتميز عملها بمحدودية كل حقيقة واقعية .

وقد أجملت أوجه التباين هذه بطريقة غير كاملة ، فأشرت إليها مجرد إشارة ، ثم أنتقل إلى التناقض الذى يهمنا الآن على وجه الخصوص .

يقولون إن النفس اتحاد يضم الزمني والأبدى ، ومرة أخرى أقول إن هذا التصريح حق ، ولكنه في حاجة إلى شرح وتفسير . وقد يدلنا هذا التصريح على أن كلا من الذات المفكرة والذات الرحاله تقف من الزمن موقفا مختلفا . وما هذه إلا إحدى حقائق الحبرة والتجربة ، وهنا أشعر أن علم نفسنا التجريبي يتلكأ وراء علم الطبيعة المعاصر في معرفة التقصير الداخلي الذي يتميز به شعورنا بالزمن .

والنفس الرحالة ، كما سبق أن قلنا ، هى النفس المرتبطة بالزمن بطريقة قائمة مميزة . إذ تغوص فى التيار الزمنى المتدفق من البيئة المادية التى تتعامل معها . ويميل علم الطبيعة إلى استخدام مفهومه للحظة الحاضرة ، أى « الآن » الخاصة به ، فى تعريف التوقيت المادى للأحداث القريبة .

وتختبر الذات المفكرة نظام الزمان كما تختبر نظام المكان بشكل أكثر رحابة يشبه كلا (غير محدود) تتخذ مراكز الزمن المتعددة للنشاط الخاص بالرحلات والحملات أماكنها داخل نطاقه ، كما يشبه أيضا منحنى الرحلة الكامل ، بذاتيته ونهايته . وتنتظم المرات التى توقف فيها العمل فى عقد متصل لا انقطاع فيه ، ألا وهو الزمن بعينه . وبالنسبة للعالم المادى ، وبالنسبة للأدن الصاغية ليست المقطوعة الموسيقية متعددة النغات إلا شيئا سريع الزوال ، فنغاتها المتتابعة تزول من الوجود حالما تعزف . أما بالنسبة للتفكر والتأمل فإن المجموعة كلها يحس بها على الفور ، ومن الممكن أن يضع العقل يده على تتابعها الكامل الذى بدونه لا يصبح لها أى معنى ، وبالرغم من ذلك فإن طبيعة التتابع الزمنى لا تفقد ، بل

على النقيض ، إذا لم تدرك عناصر التتابع معا ، فلن يكون هناك سوى مجموعة من الآنات (اللحظات الحاضرة) – ويظل التتابع نفسه غير مدرك . وهذه القدرة على ابقاء اللحظات المتتابعة في الشعور فورا من غير أن تفقد مداها الزمني ظاهرة مألوفة للفلاسفة – يعرفونها كاحدى عجائب الخبرة القائمة التي لا تزال تنتظر تفسيراً مقنعا . أما كلمة «الأبدى » فلا تبدو لى محيرة من غير ما ضرورة فحسب ، وإنما مضللة كذلك ، وكأنها شيء يتناقض مع الزمن ، بدلا مما هي في حقيقة الأمر : الجوهر الحق للنظام الزمني . وذلك لأن الزمن لا يمكن أن يشكل نظاما إلا إذا اعتبرت عناصره الوافرة العدد أعضاء طبقة واحدة . تجمع بينهم وتربطهم فكرة واحدة .

وبالنسبة للنفس المفكرة يعتبر تسلسل الزمن واتصاله حقيقة فريدة في « الكلية السلبية » - ليس كأبدية واقعية ، وإنما من غير ما إحساس ببداية أو نهاية ، في الحال . فلا يستغرق التفكير في ألف من السنين أكثر مما يستغرق التفكير في عشر دقائق . ومع ذلك - وهذه هي المعجزة - يمكن أن يتميز التفكير في كل من المدتين بما يناسب المدى الصحيح لكل منها . وبهذا المعني ، يكون الزمن داخل نطاق النفس المفكرة ، في حين تكون النفس المحددة الوقت في نطاق الزمن . وليست النفس المفكرة أبدية لا تحدها حدود زمنية ، كما أنه لم يفت وقتها ، بل وبالرغم من ذلك فإنها في الوقت الواحد تشمل الزمن كله وتضمنه .

وبالنسبة للذات فحسب يبسط الزمن نفسه ويمتد على طبقيته الحقة وفى صورته الصحيحة. أما بالنسبة للعالم المادى ، فالماضى إن هو إلا ماض بحت - أى كان ولكنه لا يكون - والمستقبل إن هو إلا مستقبل بحت . وبالنسبة لحقائق الذاكرة والتوقع فليس هناك شبيه مادى ، حتى فى المخ : وذلك لأن الآثار الحاضرة للأحداث الماضية ليست عملية تذكر . فالطبيعة تصنع سجلانها الخاصة بها ، مثل تلك التى يقرؤها العالم الجيولوجى فى الصخور ، فهى خلو تماما من صفة الزمنية إلا أمام العقل الذى يقرؤها - فيفسر التراكب أو الانطباق بالتأخر

وفوات الوقت ، إلى غير ذلك . وفي التراكيب المعقدة وقد توجد علامات البلى التي تدل القارئ مرة أخرى ، على عمليات قد استمرت مدة طويلة . ولكن في العناصر الأساسية التي تتكون منها الطبيعة لا يمكن أن تكون هناك أية علامة للبلى : فليس للطاقة ذاتها أجل . فلنتخيل خطاراً «بندولا » متقنا مضبوطا ، لا يحتك بشئ ، يتذبذب في فراغ فوق جسم ثقيل – أو قل إنه جهاز مغلق بمفرده في الكون : فما الذي يمكن أن يكون هناك ليفرق بين الذبذبة العاشرة والذبذبة التاسعة ، أو بين هاتين والذبذبة العاشرة بليون ؟ لا شئ . فلن يكون هذا الجهاز الا ساعة من غير ما سجل ، خلوا من كل علامة تدل على المدة الخاصة بها ، اللا ساعة من غير ما سجل ، خلوا من كل علامة تدل على المدة الخاصة بها ، المادية والأساسية رائعة كأنها في اليوم الأول » وهذه اللانهائية التي تتميز بها الحقائق المادية والأساسية رائعة مفزعة معا . فليس هناك إجمال زمني في جذور الطبيعة وأصولها . بل إن الطاقة المتاحة نفسها تجهل التاريخ الخاص بها . أما بالنسبة لكائن له ذاكرة ، فإن الفقرات قد تتراكم وتحتفظ بصفاتها المميزة وموضعها إلى الأبد ، من غير ماتزاحم ؛ لأن نظام الزمن العقلي إن هو إلا بعد إضافي حقيقي اللوجود ، وليس بعدا آخر من أبعاد المكان المتواقة .

وهكذا فليس التذكر إلا تخليداً حقيقيا للأحداث التي لولاه لذهبت مع الريح. وبقاء هذه الأحداث منحة ، من الذات المفكرة . والآثار التي أشرنا إليها من قبل على أنها معينات مادية تساعد على تذكر الموتى ، هى فى الحقيقة أقل قابلية للكسر والعطب من الكائن البشرى فى البيئة المادية الطبيعية العادية ، ولكنها فى ذاتها حقائق حالية لا تجئ ذكرى أى شئ . وإن هى إلا أجزاء دائرة تعين الذاكرة نفسها بوساطتها للوصول إلى هدفها الخاص بها . وليست الذاكرة حافظة تلقائية ، وآلية ، لا تبالى ، فتحتفظ بكل شاردة أو واردة فى نطاق الخبرة . بل إنه تماماكها أن الانتباه على ماله من أهمية فى الوقت الحاضر، فهكذا تركز الذاكرة على ما قد يكون هاما فى المستقبل ، سواء كانت التجارب سارة أو غير سارة . وهكذا تبنى الذات تاريخها الخاص بها ، وتبق حدود هذا الماضى غير سارة . وهكذا تبنى الذات تاريخها الخاص بها ، وتبق حدود هذا الماضى الذاتى مرنة ، ما دامت تقديراتها للقيمة تتغير وتتبدل : فنتيجة لنفور يمس به الذاتى مرنة ، ما دامت تقديراتها للقيمة تتغير وتتبدل : فنتيجة لنفور يمس به

الفرد حديثاً . يمكن أن تعزل الحوادث الهامة المحتزنة وتنضم إلى المجموعة التي لا يمكن تميزها . كما قد يؤدى خزى جديد ، إلى نبذ فخر واعتزاز قديمين ، وقد يرفع الحجل القديم رأسه زهواً إذا ما اكتسب الفرد حديثا ثقته بنفسه ، وعلى الرغم من أن الأعال لا تنقضى ، وأن الماضى لا يرد ، إلا أن كل ما تحلده الذاكرة ليبق عرضة لحكم متغير – ومن المحتمل أن يكون التغيير إلى أفضل – ويقضى هذا الحكم بما يستحق أن يدوم .

وليس بكاف ، فى ضوء هذا كله ، أن يقال إن النفس المفكرة « ترقب » الزمن ، أو تدركه بوصفه شيئا مستقلا ، فالزمن ، من غير شك ، هو صفة موضوعية للعالم ، ولكنها صفة لا تبلغ الوحدة الكاملة إلا فى الذاتية المتأملة . وهذا يبعث على الظن بأن الذات المتأملة مشتبكة فى كيان الزمن ووجوده وهى على دلك دائمة على طبيعتها الخاصة بها .

والنفس الرحالة متنقلة ، محددة الزمن عنوة ، أو قل من عابرة تعى عبورها الخاص بها ، أما النفس المفكرة فبينا هى ترقب تيار الزمن المتدفق فإنها لا تميز نفسها من ذلك التيار فحسب ، وإنما تواصل السير خلاله كذلك . وليست النفس الرحالة فحسب مجموعة نزوات زمنية محددة : فهى معرضة للهفوات ، والثغرات ، والمقاطعات ، ولكنها تتذبذب ، وتجول ، وتبطل فى أثناء النوم ، ثم تستأنف الحياة عند اليقظة لا بفضلها هى نفسها وإنما – يبدو – بفضل عمليات جسمية يعول عليها بدرجة أكبر تقوم بإصلاح وربط أوصال الأحداث والصور المتتابعة التي هجرت وأهملت . ولكن لم تكون هذه النفس ، عند اليقظة ، هى النفس عينها ؟ أهذا حقا بسبب أمانة العالم المادى الذي تتعامل معه ؟ أم هو لأن هذا الجسم وهذه الجدران التي كانت بالأمس ؟ ولكن جسم وجدران الأمس قد مضت : فعلى الرغم من أن الجسم هو فى الحقيقة عين الجسم ، إلا أنه عاجز تماما عن أن يقدم إلى النفس الخبرة بتلك الحقيقة – وهي أنه يستطيع أن يعمل لحظة فلحظة ، ولكنه لا يستطيع أن يعنفظ الحقيقة – وهي أنه يستطيع أن يعمل لحظة فلحظة ، ولكنه لا يستطيع أن يعنفظ الجسم ، إلا النفس التي تعرف أن جسدها هو عين الجسد .

بل يصبح الثبات الجسدى عديم المعنى لولا وجود ثبات الذاكرة. وتعتمد معرفة الذات لجسدها على ولائها المادى للجسد بدرجة أقل كثيرا من ولاء آخر أعمق هو ولاؤها لميولها ومشكلاتها الخاصة بها. فالمشكلة التى أواجهها عندما أستيقظ هذا الصباح ليست مشابهة لتلك التى تركتها الليلة الماضية ؛ وإنما هى ذات المشكلة ، وستظل عينها إلى أن أجد حلاً لها ، طوال سنوات إذا مادعت الحاجة ، وستبقى مها تعددت الثغرات وغفلات الشعور. وتظل هذه المشكلة بعينها لأننى أظل بعينى ؛ فإنها المشكلة الخاصة « بى » . وبما أن مدى الحياة بعينها لأننى أظل بعينى ؛ فإنها المشكلة الخاصة « بى » . وبما أن مدى الحياة اختبارية تساوى هذا المدى على الأقل . ولا تخفف النفس شبه الشعورية من قبضها على الزمن كما أن لها من الوسائل ما يجعل النفس الرحالة تتمسك بشخصيتها الخاصة : فإذا حدث لسنوات قضيت أننى أعطيت وعدا ، ويحل الآن ميعاد تنفيذه ، فقد تعترف النفس المفكرة بالدين ، وتوطد بهذا الاعتراف الشخصية الخلقية لذاتية الفرد دون ألف من التغييرات . وتدير النفس المفكرة البعد الزمنى لكل من النفس الرحالة وعالمها المتعلق بالطبيعة .

ونحن لا نزال نشهد في وقتنا هذا صراعا متجدداً بين فلسفتين قديمتين ، هما فلسفة المادة أو الجوهر وفلسفة التتابع أو التدفق ، وبوجه عام فقد أصبحت فلسفة التتابع هي السائدة المسيطرة . وطبقا لهذه النظرية – التي وجدت في هيوم أول صوت يمهد لها – تظهر النفس في صورة المثل الشهير للهادة وقد أنزلت عن عرشها . فأما وقد حلت محل جوهر الشئ المادي قوانين يوفق بها عن المعايشة والتغيير ، فكذلك قد حلت محل مادة النفس قوانين التتابع بين المحتويات العقلية أو نظرية الانتقال والتمويل التي بمقتضاها نحرز ، بدلا من ذاكرة صحيحة ، لوحا من الميراث يتجدد تركيبه بلا انقطاع .

وقد كان هذا النقاش عونا على الوضوح والجلاء. فتخلصنا تماما من تلك الحبيبة المادية التي كانت تكمن تحت القشرة التي تغلف « الروح » الجوهرية . أما الفلسفة الأحدث الخاصة بالتتابع فقد أبطلت كذلك . ولا نشهد الآن سوى

زوال كلتا الفلسفتين ، واستبدالها ببيان عن التغيير والبقاء أصدق وأصح مما يمكن أن تقدمه أية فلسفة منهما . وإذا كان فلاسفة المادة قد عبدوا الحجر وهم لا يشعرون . فلم يكن فلاسفة التتابع إلا عباداً للموت من حيث لا يقصدون ، ذلك لأنه إذا كان التغيير نهائيا مطلقا ، لأصبح الموت دائما أبديا .

وقد خلب لب فلسفة التتابع ما تتميز به النفس المرتبطة بالزمن من تدفق وانطلاق مفاجئ وذبذبة . كما أن هذه الفلسفة وقد أغراها عدم كمال علم النفس التجريبي قد أصبحت على أتم استعداد للادعاء بأن النفس لا تملك بيانا تقدمه عن إصرارها وثباتها ومثابرتها . ولكن فاتها أن تلحظ أن النفس هي التي ترقب ذبذبتها الخاصة بها ، ولا يمكن أن تقوم النفس بذلك إلا إذا كانت تملك أيضا أسلوبا أكثر ثباتا لكيانها ووجودها ، مثل ذلك الذي نكتشفه الآن في حالة النفس المفكرة . فإن لم يكن ثمة شئ أعمق من التتابع أو التدفق فلن يدرك التتابع وجود ذاته .

ولنا اعتراض واحد آخر ينبغى تسجيله ، فالذات المفكرة دات خلاقة ، أما الذات المحددة الزمن فهي مخلوقة .

فنى كل القرارات توجد إمكانية يمكن تحقيقها عن طريق عمل ما يؤثر فى الصور الموضوعية للأشياء وبالرغم من ذلك فنى كل القرارات أيضا تكمن صورة – غالبا ما تكون صورة غير واضحة – لذات ممكنة فى أثناء عملية إدراكها . فأنا أختار أن ألتحق بكلية الطب ، وأختار أن أكون طبيبا ؛ فما أفعله ، وما سأصيره ، متلازمان غير منفصلين .

وقد اقترح جول دى جويتيه Jules de Gaultier فى نظريته الفلسفيه التى اسماها Bovarysme البوفارية ، أننا جميعا نعكف على أن نكون ما لسنا عليه وأننا لا نحرز أية موهبة ذاتية لوجودنا ، إذ ننجذب بعناد إلى كل ما هو بعيد النال . وفى شئ من المغالاة توجد هذه الحقيقة . وهى أننا نكتشف فى قرارة أنفسنا ما يمكن أن نكونه ، وذلك جزئيا عن طريق محاولة تقمص أدوار كثيره تنقصنا الموهبة اللازمة لأدائها ، إلى أن تكشف هذه الذات التى تتميز بثقة لاحداً

لها بنفسها ، والتي علمتها رحلاتها وأرشدتها حملاتها ، أقوال تكشف عمن يمكن أن تكونه ، ثم تهدف إلى أن تصير ذلك الشخص ..

والشعور بالنفس لدينا أشبه ما يكون بحقيقة وقتية تدخل في بناء خبرتنا ، ولكن كمال الشعور بالنفس وإتمامه إنهو إلا عمل يستغرق مدى الحياة ، وتذهب القاعدة العامة إلى أننا نفهم ما نقوم بصنعه وندركه على أكمل وجه . وخلال ازدياد القرارات التي لا حصر لها ، تكون الذات التي أصيرها هي الذات التي أستطيع إدراكها وتجسيمها والإحساس بها لأنني قد كنت صانعها على الإطلاق . وبالرغم من أنها ليست إلا «أنا » ، أقرب ما يمكنني أن أدمج نفسي داخل هذا الوسط – إلا أنها ، كنتاج تم صنعه ، يختلف نوعا عن ذاتي . بل يكننا أن نقول ، إنها أحسن ما يمكنني الوصول إليه الآن من صياغة لنفسي ، في سياق هذا التعبير وفي هذا الوقت المحدد : فقد حافظت على الصورة في سياق هذا التعبير وفي هذا الوقت المحدد : فقد حافظت على الصورة أن أدعى أنها صورة كاملة النجاح ، تمثل ما قد حلمت به من اللانهائية التي تتميز بها الإمكانية ، فما لم يتحقق يزيد على ما خرج إلى حيز الوجود . والمحدود . والمحدود . والمحدود . كني تتم فصوله .

فأما وقد وضعنا نصب أعيننا هذه الفروق بين الذاتين اللتين تشكلان نفسنا البشرية العاملة – وهما النفس المدبرة ، التي هي كامنة (نسبيا) غير محدودة ، مشتملة على الزمن ، دائمة إلى الأبد خلاقة ، والنفس الرحالة ، التي هي واقعية (نسبيا) ، محدودة ، لها زمن معين ، ليست دائمة ، مخلوقة – فيمكننا الآن أن نعود إلى استعراض معانى الموت .

فى عرضنا السابق لمعانى الموت لاحظنا كيف يمكن أن تنمو فى أثناء الأشواط العادية للعيش رغبة شخصية فى الموت وقدرة عقلية على نبذ الحياة وتركها ، وبتى هناك سر غامض تنطوى عليه تلك الرغبة ، فمن غير المعقول أن يكون معنى الموت انتهاء مادة الشعور . وقد أثارت تلك الرغبة الشك فيم إذا كان الفرد الآدمى يحقق كل ما نبذه أم أنه مازال يعييه تطبيقه الغريزى للفكرة الاجتماعية الخاصة بانقضاء أجله .

وتمكننا الآن أن نرى الأساس الذي قام عليه ذلك الشك ؛ فإنه لأمر سهل بسيط أن يفكر الشخص في موته . ولكن عندما يفعل الشخص ذلك ، فإنه يفعله بوصفه باقياً على قيد الحياة بعد موت غيره! وداخل إطار نفس الإنسان بولد عنصم الموضوعية الاجتاعية ؛ ألا وهو الذات الشاملة أو المفكرة التي تتبصر في موت النفس المحددة الزمن ، الرحالة . ولا تستطيع تقبله أو رفضه كاملا ، فالنفس لا تفكر ولا تعرف كيف تفكر في خمودها الذاتي . وبالرغم من أنها تستطيع أن تصف نفسها في صورة ينعدم فيها وجودها أو تتوقف عنها عن الوجود ، فأنها تظل الواصفة ، غير القادرة على التخلي عن نفسها بما تحمله تلك الكلمات من معنى ، وغير القادرة أيضا على استيعاب معنى وحقيقة تجربة الوصول إلى نهاية مطلقة . وقد لا يكون هناك مثل تلك التجربة ، ذلك لأنه إذا أدرك الفرد أن « هذه هي النهاية » فإنه يجب أن يرى من قبل ما وراء تلك النهاية وأن يُعرف أنه لا يوجد أي شيء هناك : فالتصريح بقولي « إنني أموت الآن » إن هو إلا توقع أو تخمين لو ثبتت صحته لكان صدقه. ولكي يدرك الفرد معني الانتهاء والجمود يجب أن يختني من الوجود ويستمر في الوجود معا ، والجهد الذي يبذل لتفهم الموت يؤدي إلى وعي مرهف بتلك الثناثية التي هي داخل نطاق النفس والتي مازلنا نعالجها. وفى أفكارنا الأولى عن الموت كنا فى واقع الأمر نستخدم تلك الثنائية " والقضية مثار البحث الآن تنحصر فيا إذا كان من الممكن عقلا إدراك النفس الشاملة فى صورة نفس باقية على قيد الحياة بعد موت غيرها ، وماذا يمكن أن يكون ، طبقا لمثل ذلك الرأى ، المعنى الآخر للموت .

## وعلى أيَّة حال يظلُّ الموت موتاً ـ

وبالنسبة لأية نفس ، يجب أن يكون الموت انقطاعا – أو توقفاً عند نقطة جازمة ، لا تتعدى المدى الذى يمكن أن تراه النفس . وإذا لم يكن هناك سبب كاف ألبتة لإنهاء محادثة ، فلا يمكن أن يكون هناك بالأحرى سبب يكنى لقطع جميع الأوصال التى تربط سيرة بشرية فى وقت معا . ولا تكون الحياة ذات النهاية المثلى مهيأة لمثل تلك اللحظة ، فقد تتوقف ذراع تتحرك ، أو قلم يسيل ، أو لغز يحل لأول وهلة ، أو طفل يدرب . ومن المقدر على النفس المحددة الزمن ألا تتم فصولا فى أية لحظة ، مثل تلك اللوحة التى صورت نصفها ، وتلك السيمفونية التى لم تكلها ، وذلك الحقل الذى حرثت جزءاً منه ، وتلك الحملة التي تخلت عنها ، وتلك الفكرة التى كادت تدركها ! وهذه هى الطاقات المحطمة فى التاريخ ، التى تبقى إلى الأبد تصور فنية استقبالية لما يجرى من عمل فى التاريخ ، التى تبقى إلى الأبد تصور فنية استقبالية لما يجرى من عمل معاصر . . وتكون إلى هذا الحد أصدق بالنسبة للنفس التى على قيد الحياة من السكون الذى يخيم على عمل تم كما ينبغى ، أشبه ما يكون بالصورة المحلدة لزوجة السكون الذى يخيم على عمل تم كما ينبغى ، أشبه ما يكون بالصورة المحلدة لزوجة لوط التى جمدت وصارت عمود ملح عندما نظرت إلى الوراء وتأملت فى الماضى .

وهكذا فكل ما ينتهى يجب أن يعزل . ولكن إذا ما انتهت النفس المحددة الزمن ، فهل توجد فى النفس المفكرة أية قدرة أعظم على الحياة ؟ وهل هى بذاتها كائن كامل ، أم هى أشبه ما تكون بواحدة من تلك الصور غير المادية التى لا تتلف أو تتلاشى ، كما جاء فى فلسفة أفلاطون الأولى ، أو كما تخيل أصحاب المذهب المثالى القديم ؟ فالنفس التى هى باطنية مفكرة ، قاضية فحسب ، ولا تتميز بواحدة من تلك الصفات ، كالفردية ، والإحساس ، والجسد ،

والأشياء المادية ، وما تقوم به من أعال تجريبية ، والمحادثة ، لا تشبه الشخص إلا في القليل الضئيل مثلها في ذلك مثل الذات (الأنا) السامية الخالصة . وعلى أية حال فالنفس المفكرة ليست إلا مظهراً واحداً لأحد أقسام العمل الحيوية ، ولا تعنى إلا قليلا أو لا تعنى شيئا إذا ما انفصلت عن شريكها الأكثر تجربة .

وتعتمد الإجابة على ملاحظة أن النفس المفكرة إن هي إلا شيء أكثر مما يتضمنه هذا الاسم ، فالإمكانية قريبة من جوهر النفس مثلها مثل التأمل ، فهي عش لاحد له مليء بالإمكانيات ويصعب فتحه ، كما أنها قدرة تخرج الإمكانيات إلى حيز وجود معين . وقد تحدثنا عنها بوصفها خلاقة ، وبوصفها حرة كذلك . وتختلف نظرية الفرد عن الاستمرار في الحياة طبقا لما يحمله هذان التعبيران الجاريان أكثر مما يجب من معنى في فلسفة الفرد الخاصة .

ولقد صورت الحرية في اتخاذ القرار أحياناً على أنها ضرب من الرمي الحزافي لقطعة من النقد يتحكم أى من وجهيها في تقرير أي من بديلين متعادلين مطروحين على بساط الاحتبار. وما هذه الصياغة إلا صورة هزيلة يمكن إدراكها جيداً. فالنفس، وهي تتمعن وتتبصر لا يشغلها مدخر شامل من المتبادلات التقليدية ، فوسيقا باخ لم تكن محفوظة إلى الأبد في السماء لحين الحاجة إليها ، ولم يكن يستخرجها من مخزن لانهائي يحتوى على الأفكار الموسيقية الكائنة من قبل ، بل إنها لم تكن ممكنة إلى هذا الحد حتى تصورها باخ وأدركها . فهذه الفكرة العقيمة عن جراب لا نهاية له من الامكانيات الأبدية يخرج منه المقررون المحددون كرة حمراء مرة ، وكرة بيضاء مرة ، كما يحلو لخيالهم ، أقول إن هذه الفكرة تفرض أن أي عقل محدد لا يفعل أكثر من أن ينسخ ويجسم بضعة من الأعداد الوفيرة اللانهائية من مستودع أبدى يضم الموضوعات الجامعة الشاملة: ولكن الارادة البشرية لا يقتصر عملها على مجرد النسخ وإخراج صور طبق الأصل. أما مجال الإمكانيات المتبادلة الذي تتصفحه النفس فإن هو بادىء ذى بدء إلا مجال يمونه خيال النفس ذاتها ، وبالرغم من أنه مشتق من ألف مصدر إلا أن كل سطر فيه ليس إلا نتاج وصنع النفس داتها . ويستحيل على عقلين أن يفكرا فى نفس المتبادلات المادية ، وبالرغم من أنها تحمل نفس الأسماء ، ذلك لأن المتبادلات أمام كل من العقلين تصبح على الفور (ما أستطيع أن أستخلص منها) وما العالم الذى يقوم فيه العقل المدبر بعمله إلا عالم آخر له نظامه الزمني المكانى الحاص به ، ويقصد العقل أن ينطبق هذا العالم الذى تخيله ، عندما يصبح مفهومه مقنعا ، ويركبه على العالم الواقعي ، وبعملية اتخاذ القرار ينشىء رباطا كاملا وهكذا يضني بالواقعية على الحكم الذى يصنعه بذاته . وعلى ذلك أضاف باخ إلى الكون ، عندما ألف موسيقاه ، شيئا لو لم يكن قد ابتدعه لما عرفه الكون ، بل قد أضاف شيئا لم يكن مسطراً في السموات ، وبهذه الطريقة نجد أن النفس المفكرة ، بحصولها على لمحاتها من المنبرة الناجمة عن عدد وافر من الرحلات والحملات ، تعبر إلى التاريخ دوما أكثر مما تأخذ . أما النفس التي تصنعها فإن هي إلا نفس تتصورها وتدركها هي وحدها .

وإذا كان هذا الوصف الخاص بالقرار صحيحا ، فلابد أن يكون لتعبير الحرية والقدرة على الحلق والإبداع الملازمين للعمل البشرى قوة حرفية معينة . فالنفس تعطى الإمكانيات واقعية ، وهى التي صنعت هذه الإمكانيات أولا وفى نطاق الحدود التي هي من تصورها وإدراكها وعملها تكون حقيقية واقعة ، مثلها في ذلك مثل أي شيء آخر موجود في العالم . ومن المفروض أن تظل شيئا ، وشيئا ينبض بالحياة حتى ولو زال أثر النفس الزمنية التي قد بنتها هي . وعلى ذلك يصبح للموت معنى آخر .

فالموت إذن بالنسبة للنفس المفكرة ، معناه ميلاد طفلتها ، النفس الزمنية ، والانفصال عنها – أى التخلص من عبئها الذي يزداد ثقلاً.

وتلك الطفلة تتركها النفس ، من جهة تموت فى لحظة الميلاد ، ومن جهة أخرى تبركها ملكا دائما لهذا النسيج الحالى الذى يصنعه التاريخ . . وتكتمل تلك الشخصية ، وتشحن اسمها الشخص بالمعنى الذى ستحمله على الدوام ،

وتتميز باستمرار اجماعي يظهر في الدلتا المتشعبة التي تصب فيها آثارها ، وتشترك وجدانيا في الاستمتاع بذلك الخلود الذي يغلف الأعمال والذكريات الذي يستبدله الكثيرون باسم الحلود الشخصي .

وقد يعنى الموت أيضا تشبث النفس المفكرة فى جرأة بأمومتها ، إذ تكمن بداخلها بويضات ولاقحات خاصة بدورات حمل أخرى .

وعلى ذلك فليس من الضروى أن يعنى الموت فقد الشخصية أو الإحساس أو الجسد أو الأشياء المادية . ذلك لأن قدرة النفس المفكرة على الحلق تولد معها إمكانية الارتباط بعوالم أخرى هو عوامل واقعية أيضا . والنفس ، عند ممارسة حريتها ، تتخذ دائما مركزا أشبه ما يكون « بالقنطرة » التي تصل بين أنظمة زمانية مكانية عديدة . وأحد هذه الأنظمة يفوق ماعداه فى واقعيته ، بالرغم من أنه لا يحتكرالحقيقة الواقعة : فهو واقعى لأنه عالم زمانى مكانى يضم مجموعة معينة من النفوس ، الزميلات ، اللائى تختلط بهن هذه النفس الآن وتتصل اتصالا فعالا عن طريق هذه الطبيعة ، وهذا الجسد . وليس من الضروى أن تكون هذه المجموعة التي تضم النفوس الزميلات هى المجموعة الوحيدة فى الكون ، والتي تحدد بعملها وتأثيرها المتبادلين نوعا خاصا من عالم الطبيعة . وإذا ما كان هناك مجموعات أخرى على شاكلتها ، فإن موت هذه النفس الزمنية يكون معناه قطع العلاقة والاتصال بهذه المجموعة المعينة من النفوس ، ومن المعقول أن تكون هذه العلاقة والاتصال بهذه المجموعة أخرى .

وعندئذ يكون معنى الموت هو الارتداد من عملية اقتحام وتحطيم جهاز الاختلاط والاتصال وتوقف عملية الاستقبال من هذا العالم الخارجي المعين. وقد يعنى على الأصوب الارتداد إلى لحظة الوجود الكامن أو فترة انتقال مادامت عمليات الانتقال من نظام عالمي إن هي إلا عمليات عقلية داخلية — سعيا وراء ملاءمة جديدة وانتساب جديد.

ومن المفروض أن الآخرية التي يمكن أن يصل إليها التلمس الغريزى للنفس النووية لن تكون مجرد مزيد من مثل تلك الآخرية التي كانت في حوزة الفرد . وإنما هي كذلك بزوغ صور وأنماط جديدة من الوجود وطبقات وأنواع أعمق من الفكرة يمكن أساليب المعيشة مثل هذه أن تشتبك وتشترك معها ويتم فهمها بقدرة الادراك الأكثر سداداً .

أما القدرة المكتسبة على إدراك الحياة ككل وإدراك الزمنية كشيء يتميز عن النفس وهي التي تأتى بها المعيشة ، فإنها تحمل معها كذلك القدرة على تصور وإدراك آخرية جوهرية في الكون. والموت يكمل معنى كلمة (هذه) كما نستخدمها في هذه الحياة وهذه النفس ، وبذلك يحمل آخر ممكن أكمل معنى له.

وهناك أعداد وفيرة من الآخرية تتميز بالضحالة وتنتشر في جميع مناحى الحبرة – أمكنة أخرى ، وأعال أخرى ، وأشخاص آخرون ، وأفكار أخرى ، ولكن إذا لم يكن الموت نهاية فإنه ينشأ عن آخر مستمر ناقد قطعى ، هو الحياة الأخرى . فإن لم يكن نهاية فإن هو إلا خط فاصل حسابى فى أعمق أجزاء العالم وهذا الجزء الآخر قد يعنى الناقوس الذى ينبه إلى العبور من رسم تخطيطى يستلزم جهداً وتعباً إلى الحرية التى تلازم صورة جديدة ، أو قل الانتقال من المرانة على الحلق والإبداع إلى ممارسة فن أكثر نضعجا .

ويمكن إذن النظر إلى اختفاء عمل النفس الزمنية غير التام ، إن لم يكن في قليل من الأسف ، فعلى الأقل في إدراك كامل لعملية تخلصه مما كان بعيداً عن العقل . (وما هذه إلا الحقيقة التي أحس بها أفلاطون واعتبرها خطأ عملية تخلص من الجسد) فيكون معنى الموت هو غربلة المواصفات العارضة وأبعادها ، وتحطيم الأغلال ، وتحرير النفس من الارتباطات التي تناقضها جزئيا ، أو التي تساندها قوة آلية حيوية داخلية ، وتخليص صلات الولاء والحب العميقة من كل تفات العادة ، والأغراض القوية من أهداب القوانين والصيغ . ومن تقاليد سير

الحياة المقدر لها أن تضعف وتزول في عملية الخصب وكثرة الإنتاج. وتنهك قوة الخصب خلال قصور الآخرية.

فإذا ما جمع الموت بين الواحد والآخر من هذا كله ما فقد يكون الوسيلة التي بها تستطيع الكائنات التي تغيرت مظاهرها وقد طعنت في السن ، كما هي الحال مع العقول مثلا ، أقول تستطيع أن تستعيد ليس فحسب ذلك الشعور الداخلي بانعدام التقدم في السن بتاتا ، وهو ما يتعلق بالطاقة الجسمية ، وإنما تسترد كذلك كل نضارة ومعنى تتميز بهما تلك المجموعة السالفة من الخصائص التي كذلك كل نضارة ومعنى تتميز بهما تلك المجموعة السالفة من الخصائص التي كانت قد بدأت ، ظلما وجورا تفقد مذاقها .

والشيء الوحيد الذي لا يمكن أن يعنيه الموت في ضوء هذه الفروض والتقديرات إن هو إلا الراحة الأبدية .

فلا يمكن أن يكون للدوام أى معنى إلا إذا كانت النفس المفكرة مادية ونشطة ، تباشر ذلك الفحص الذى هو تحقيق لشخصية حياتها هنا وخلال الحيوات الممكنة كلها ، ومها تغيرت الأنواع والفئات . أما إذا كان معنى الموت الراحة والنوم ، فالموت إذن نهانى . ونعتقد أن هناك راحة نفس بالغة فى هذا المفهوم ، وليس هناك ما يدعمه سوى كلال العضلات الطاعنة فى السن وتدهور القيم ، المتعلقة بتلك النفس الزمنية ، التى تكون ناهكة وسوف تخلد إلى الراحة والهدوء . أما بالنسبة للنفس الباقية فيجب أن يكون الموت تجديدا لتلك الكلية السلبية الخاصة بالنفس الباطنة التى هى إبراء لها من التجديد . ويكون معناه الانتقال إلى عمل أو مسعى آخر مصحوب بتدبير منقح وتوجيه معدل ، فى عالم أكثر اتساعا .

وعزاء للعجز والهزيمة ، فليس لمفهوم الحياة الأخرى أية فائدة شرعية ؛ وإنما يفيد الإرادة المستمرة كل الفائدة في إدراك معنى المعاناة والاعتراض . أما الحنين إلى ذلك الذي لا يوجد ، ذلك القلق المشوب بالحيرة والألم والذي يكمن في لب كياننا – ذلك الاهتمام المتقد الدفين في الأعماق والذي يفسره المتشائمون خطأ بأنه فشل وهزيمة لسعادتنا – ذلك أنه هو في الحقيقة والواقع ليس إلا ولاء النفس

لهدفها الخاص ، وما تنطوى عليه من إيمان بمصيرها وقدرها . وإنه لأحسن دليل على أن هذه اللانهائية التي تميز الإمكانية ، بالرغم من أنها لا تتم ولا تتحقق حتى في أكثر الحالات توفيقا وأسعدها حظا ، إلا أنها تركن إلى مياه الكيان الجوفية وتستقر عليها مثلها مثل بوصلة على تيارات الواقعية أن تكرم وجهتها . وإذا ما استمرت أية نفوس وثابرت فإنها نفوس طريقها ملىء بالمعاناة ، ولكنها كذلك النفوس التي تحب الحياة ، وليست تلك التي تكره الحياة .

## ما ينبغي أن يكون

إلى هناكنا نتحدث عن ضروب من الإمكان لا عن دلائل وبراهين. فإذا كنا على صواب فإن الأسس العامة التي يستبعد الحلود بناء عليها باعتباره مستحيلا تتلاشى وتختنى عند البحث والاختيار. وترفض الاستحالات باعتبارها سفاهة أما فكرة الحياة الأخرى بالرغم أنها لا تتعرض لتحقيق تقوم به ولا يمكن إدراكها بالعقل فإنها ليست خلواً من المعنى.

ولكن ها هنا تتم وظيفة التحليل . وهذه النتائج التي نصل إليها تربح أفكارنا وتطلقها ولكن حكمنا النهائي ستحدده أشياء أخرى مثل هذه : القياس – أى أوجه التشابه أو التضاد بين إيقاع الحياة والموت والإيقاعات الأخرى التي تتعرض لها دورة حياتنا أو القياس بين أنواع أخرى من الموت تحدث في الحياة مثل تلك الحاصة بالطفولة أو النفسية المكبوتة . والولادات الجديدة التي تتبعها ومن الأمثلة أيضا التوافق – أى إيجاد توازن عادل للحكم خلال التوتر الدائم في نفوسنا بين الرزانة التي قد تكون نظرية تخيلية . والمثل الثالث هو التقويم ( تقدير القيمة ) – أى إدراك إجهالي وتمييز لملاءمة أو عدالة مصير ما . وهذه الأمثلة كلها تنتسب إلى دائرة البديهية ومجال بصيرة النفس ، بديهيتنا الناشئة عن العالم الذي نعيش فيه .

والآن أود أن أدعوكم إلى مثل تلك البديهة طبقا لما يمكن أن تجود به خواطر هذه الساعة . وتهيئة لذلك العمل فلنأخذ في اعتبارنا حقيقة واحدة لها من الاعتبار والشهرة أقل مما تستحق : وهذه الحقيقة هي أن الدوام بعد من أبعاد القيمة .

ومن الفروض العامة الشائعة أن الكيف وحده هو المهم ، وأنه إذا ما تميزت الحبرة بصفة مغبّطة أو نبيلة فإن إطالة مدتها لا تضيف شيئا إلى قيمتها . وعندما

يسمع الإنسان هذا التعبير « مجرد دوام » يفكر على كره منه في التمسك الحيواني البحت بالوجود ورغبته في أن يمد عبر الزمن اللانهائي سبات السلحفاة أو النعاس النباتي لشجرة الصنوبر الضخمة . أما مرور الإنسان بتجربة السعادة أو العظمة أو القوة أو السمو أو النشوة للحظة واحدة ، فذلك في اعتبارنا هو الهدف ، وللفرد بعدئذ أن يزول راضياً مرضياً . ومما لا شك فيه أنه لو أن للفرد حرية الاختيار بين ضجر طويل الأمد وفترة وجيزة من الحهاسة أو الإحساس المتقد لفضل أن يكون في وسعه أن يقول : « لقد عشت » بدلا من قوله « لقد دمت حيا » ولكن بالنسبة للفرد الذي قضى نحبه ولا يستطيع بعد أن يلتفت إلى الوراء ويقول « لقد عشت » فليس هناك أفضل ولا أسوأ .

وما مصير الخبرة الطبيعى إلا أن تمتد وتطول إلى علوها وسموها وليس العكس. فأحسن خبراتنا هى التى عادة ما نعلل النفس بها طويلا ثم نتذكرها طويلا: فسواء كان الحديث فى ذاته موجزا أو مسهبا، فإن اتساعه الزمنى يقاس بالمدة التى يحتل فيها الشعور فى أثناء توقع حدوثه. وخلال المرور بتجربته ثم عند استرجاعه من الذاكرة وتأمله. وبدون هذا البعد الزمنى الطبيعى نعرف أننا لم نعط الحدث حقه. فالمعانى يمكن أن تدرك لتوها ولكنها لا تتحقق (بواسطة كائنات لها طريقة تفكيرنا طويلة الأمد) إلا على مدى معين تشغله عملية التفكير والتدبير. وإذا ما حرمت من المرحلة اللازمة لها بعد النمو فإنها تفشل فى الحصول على قيمتها الحقة.

أما إذا كان الزمن أحد أبعاد القيمة فلن تكون المشكلة الواجب تسويتها عن طريق البحث أو الاستفتاء الباطني هي : هل يرغب الفرد فعلا أم لا يرغب في مواصلة حياته ؛ فللحياة من الناحية الموضوعية قيمة أكبر في صورة عمل مستمر عنها في صورة عمل محدد . ونحن ندرك بالغريزة أن هذا هو واقع الحال .

وبينها الانطباع السائد هو أن هذا العالم الطبيعي هو العالم الوحيد وأن هذه الحياة هي الحياة الوحيدة . إذا بنقطة صغرى تتعلق بالآداب والسلوك تظهر كذلك « فلا تضيع الوقت بالتفكير في الموت ، بل عش الوقت الذي أنت فيه

جيداً ، وانس أن له نهاية » ذلك لأن تذكرك أن هناك نهاية مطلقة يؤدى بشكل ما بالرغم من حسن النية إلى إضعاف قوة المجهود الحالى وقطع أوصاله . ولكن أى نوع من الواقعية تكون وأى كون عندما يصبح الواجب ألا نتمسك بالحقائق ؟ وبخاصة حقيقة مثل نهاية الشعور الفردى الذى يطابق كل عمل يقوم به ذلك الفرد .

وأحد أعراض هذا التخيل العجيب فى الاتجاه الواقعى هو مجموعة من المغالطات التى يخلقها ، فى حين أنه هو يسعى إلى إحلال مباحث وموضوعات يظللها الأمل الكبير محل فكرة انتهاء الفرد وخموده .

وإننا لنجد أنفسنا مدفوعين إلى تذكر أن الجنس يسير والمجتمع يسير، والمؤسسات تسير، ولعلها تتقدم. فلسوف تصل الإنسانية إلى مثلها الأعلى. ودوام الكل الاجتاعي قد يعوض فقد الفرد، ولكن إن هذه إلا أغلوطة الكلية المقبولة ظاهريا. فإن لم يكن دوام الفرد مضمونا فليس هناك أى ضان للجنس، ومن وجهة نظر المذهب الطبيعي فإن وجود الأحوال الملائمة للحياة الإنسانية أو أية حياة على هذا الكوكب المظلم إن هو إلا حادث نادر، وفي جميع الاحتالات حادث وقتي. فهناك أحداث كثيرة ممكنة، بالرغم من تفاهة مركزها في سلم الأحداث الكونية، إلا أنها تهي تلك الحياة بطريقة فعالة. ولكنها تحتفظ بمكانها في غير ما ثبات بفضل القوى التي لا تكاد تدركها أو تحصرها، والتي بدورها لا تعرف تلك الحياة أو تهتم بها. وعلى ذلك فإذا ما استمر الفرد حيا بعد الموت في بيئة أخرى لبق شئ من ثروة الجنس البشرى التي تدل عليه عندما يمضي الجنس وينتهي. أما إذا تلاشي الفرد، فإن مآل الجنس وجميع كنوزه العقلية الفناء. وهكذا نجد أن الفرد هو الذي يجب أن يحمى الجنس ويصونه وليس على الجنس أن يق الفرد ويصونه.

كذلك نجد أنفسنا مدفوعين إلى أن نذكر أن أفراداً جدداً يحلون محل الأفراد المسنين ، والمفروض أن يكون نموهم العقلى والخلقى بطيئا . ولكن لا يمكن لشعور جديد أن يحل محل شعور المسنين ، لأن هناك قيمة محددة فى الصعود

المستمر من درجة الصفر وفى تذكره . وتزداد دلالة الأشياء بوساطة تراكم الماضى الذى عن طريقه يرى الفرد تلك الأشياء ، فليس هناك من يعرف ماهية أى عمل عظيم إن لم يكن ملماً بالتجارب التي مر بها ذلك العمل . أما إذا افترضنا أن قيا جديدة تستطيع أن تقف كاملة العدة بمفردها فلن يكون هذا الفرض إلا صورة من صور أغلوطة العزلة ، فالقيمة الجديدة تنسب إلى الكل الخاص بتاريخ سابق .

وهكذا فإن فقد الذكريات من العالم ليس إلا فقداً صريحاً لا يعوّض ، للدلالة والمعنى .

ولكن لنفرض أن الأفراد لا يخلدون فأية أشياء فى الكون هى الخالدة ؟ هناك أنواع كثيرة من الأشياء تعتبر خالدة – مثل المكان والزمان والذرات ، ومجمل طاقة العالم ، وخلاصة الطاقة والكتلة ، والنتائج النهائية الدائمة للتحليل الطبيعى . وإذا ما سلمنا جميع الدقائق إلى التدفق والتتابع لكان من الأمثلة عندئذ الآراء والحقائق وقوانين التغير .

لأن هذه لا يمكن أن تكف عن أن تكون نفسها أو تكون حقة صحيحة . سواء أكانت معروفة أم غير معروفة . والآن ليس هناك شئ من كل هذه الأشياء يعرف لا نهائية الذاتية . فهذه الوحدات الطبيعية النهائية ، أو فراغ العالم الفسيح ذاته ، مما يتعلق بالإدارة الصامتة الهادئة والتنظيم الدائم للقانون الطبيعى - ليس بينها واحدة تعرف أنها دائمة . وحتى المثل الأفلاطونية ليست على علم بخلودها .

ولكن إذا كان الحلود دليلا على القيمة ، أفلا يكون هذا سخفا وعبثا من كون توصف الأشياء الحالدة فيه بأنها أشياء لا تلم ولا تستطيع أن تصبح على علم بمكان الشرف الذى تحتله ؟

ولما كنا نحن الذين قد كشفنا أو توهمنا دوام تلك الأشباء ، وعلى ذلك نسبنا بفكرنا الحلود إليها . فهل يكون مصيرنا – وقد منحناها الدوام بسخاء وهي لا تستطيع تفهمه – أقول : أيكون مصيرنا نحن أن نختني من المسرح ؟ وبرفض

تلك السخافة ، ونبذ ذلك العبث تصرح بديهات الجنس البشرى أوضح تصريح ، بل قل تجهر فى وضوح أكثر من التأكيد الإيجابي – بأن الحلود يجب أن يكون حقا صحيحا .

وهنا فئة من الناس تجزم بثقتها فى الحلود. وفى رأى الكثيرين أن هناك لحظات عرضية يظهر فى أثنائها ذلك الشعور الإيجابى بعدم الفناء ثم لا يلبث أن يخمد. ولا يأتى فى صورة مبالغة انفعالية متفرقة للشعور بالحياة ، وإنما فى صورة شئ وقع عليه النظر وتم فحصه وتقديره فى وضوح. كأن شخصا قد سمح له برهة بالدخول إلى الساحات التى نصبت فيها قوى الكون موازين التقدير والحساب ثم عاين أن هذا الشئ أو هذه النفس لا يمكن أن يفنيها ذلك . وهذا الشعور يماثل الإدراك المباشر للحرية باعتبارها القدرة على إدخال التغيير من نقطة تقع بالضبط خارج دائرة العلل الطبيعية ، فقد يكون وجها آخر للشئ نفسه . وإنى لأعتقد أن هذا هو ما عناه أفلاطون عندما قال : إن هناك شيئا مّا فى طبيعة الحياة لا يستطيع أن يختلط بالموت . وبعض الناس – ولست واحداً منهم – لما يتسرب الشك قط إلى نفوسهم فى أن الحياة مستمرة دائمة .

وإنى لأفترض أنه فى رأى غالبيتنا العظمى لا يمكن للتأكيدات البديهية الوجدانية أن تتقدم أبعد من هذا ، فنحن نعلم أن الموت يضرب بسلاحه فى الأعماق ، ولكنه لا يصل إلى القاع ، فهو لا يحطم حلقات التجديد ولا يقطع أوصاله .

ولكن ألا نعلم كذلك أن الخلود ينبغى أن يكون ؟ ولعله نوع من حياء الروح الزائف، أو نوع من الحنجل العالمي المخزى ؛ ذلك الذي يتردد في الحث على ضرورة ذلك الحق الفطرى في البقاء ، وهو الذي تحدثنا عنه أولا . وميزة الحياء هذه تشك فيما إذا كانت الأحكام البشرية عما هو ملائم وصواب يمكن أن تبقى صحيحة بالنسبة للكون بأوسع معانيه . ويتحكم في هذه الميزة إحساس بالنسبة في التقديرات البشرية أو – بصفة خاصة – إذا ما قدر الفرد حالته بنفسه . ولكن مثل تلك الدعة الكاذبة – التي هي ادعاء رائج في عصرنا – تنقل فكرة النسبة

إلى مدى أبعد مما تستطيع الفكرة أن تمضى إليه وحدها ، فلو أن على قيمنا أن تقلب رأسا على عقب بطول المدة لأصبح إذن ما نعتبره كبيراً صغيراً وما نعتبره صغيراً كبيراً ، ولأصبح الجزء في نظرنا كلاً ، ولتبادلنا نحن الأجزاء المتناهية الصغر المكان مع الكون ، ولتحول مجهودنا في إنكار الذات الفائق إلى أعلى درجات الغطرسة والكبرياء . أما إذا كان على قيمنا ألا تنعكس فإن شيئا منها إذن يبقى صحيحا ثابتا . ومن المستحيل أن نرفض ما يؤكده أعمق أحكامنا على الملاءمة واللياقة . كما أننا قد نجرؤ على التفكير بأن ما يبدو غير معقول لنا لن يستطيع مها اتسعت كشوف العالم أن يثبت أنه الحقيقة .

ولا يمكن أن تكون البديهية خطأ جملة وتفصيلا . ولنا مع ذلك من العقل ما يجعلنا نرتاب في منظر زائف. وعلينا أن نحذر من تحويل الاستالة بأن الخلود يجب أن يكون ممكنا إلى الاقتناع بأن الخلود ضرورى وعام شامل. وقد يكون الحلود نتيجة معقولة لما فطرنا عليه من عدم الرغبة في الفناء؟ ولكنه قد يكون كذلك نتيجة للحادث السعيد الذي هو إغفال قوى الدمار والفناء للفرد وتجاوزها عنه ، أو نتيجة لحماية قوة خارجية أو نتيجة للتسليم بقانون ما والامتثال له . وعند أفلاطون كانت الروح هي ذلك الكائن الذي لا تستطيع أية قوة في الكون أن تخلقه أو تفنيه : فكان يعتقد أنَّ الروح جوهر فرد لا يمكن أن تكون لها بداية ولا يبطل وجودها ألبتة ، حتى إذا ما رغبت هي بحرارة في ذلك . ولكن يبدو من غير المحتمل أن تبلغ وسائل وقوى الذات الفردية درجة تجعلها تتنكب طريقها إلى البقاء من غير ما اهتمام بما وراءه من عالم . وإلى جانب بديهة الدوام لدينا كذلك بديهة التعلق – ويطلق عليها البعض اسم ( التعلق المطلق ) . وكل منهما صحيحة كالأخرى . وقد يعيننا القياس في التاريخ البشري هنا بعض الشيُّ ، أو يوجَّد فيه نوع من الخلود المصطنع الذي تعده الدولة لا قوة الفرد الذاتية ، وليست هناك قدرة فطرية على عدم فناء أى عمل إنسانى حنى ولو كانت إحدى قصائد شيكسبير: فهذه الأعمال تبقى فحسب ما بتى المجتمع الإنسانى المنظم واحتفظ بها ، والدولة ، وهي عازمة على البقاء ، تمنيح المجتمع الإنساني دوامها الذاتي . وهكذا تفترض الأعمال الإنسانية خلودها من الدولة التي تتجر في تلك السلعة .

والإنسان صانع الدولة . وعلى ذلك ! فلعل هناك شيئاً خالداً بالضرورة فى النظام الكونى ، ولعل هناك ظروفا تقاسم النفس البشرية تبعاً لها ذلك الشئ صفته .

وإنى لأرى شخصيا أن ما يلي هو الوضع : استمرار الحياة بعد الموت إن هو إلا إمكانية وليس ضرورة مصير– فقد بدأنا هذا الوجود الحالي من غير موافقتنا السابقة (وهي طريقة بداية لا تلائم ذرة ذات كفاية ذاتية . وغير قابلة للفناء). ويمكن أن نرى نوعا من افتراض الإتفاق الرجعي في قنوات الوراثة العقلية التي ينتقل خلالها دافع إرادة الحياة الوالدية إلى كل وليد جديد . أما ونحن كائنون هنا فإننا نتخذ من أنفسنا قضاة ومدبرين بقدر قيمة العيش ، وأني أعتقد أن ما يحدث أن نراة ملائما بميل إلى أن يحدث في المصير الشخصي لكل واحد منا . فلو أن هناك روحاً قد ولدت المعيشة فيها مقتا حقيقيا خلال غرس شعورى وتنمية لنوع من كراهية الحياة – أقول لو أن هناك مثل تلك الروح فلست أظن أنه قَدَر لها ضَدَ إِرَادَتُهَا أَنْ تَسْتَمَرُ وَتَبَتَّى . وإليكُمْ مَا هُوَ أَبِعَدُ مِنْ هَذَا تَخْيلا : فلو أن فرداً عقد العزم على أن يتعامل مع هذه الحياة باعتبارها كلاًّ فريداً مكتملا متلائمًا مع خط سير الجسد وقانعا بأن يعرف نفسه كحيوان عامل ينتهي إلى لا شئ – فإننى لا أكاد أظن أن استمرار الحياة بعد الموت ضرورة لمثل تلك الروح ( بالرغم من أنسي أرتاب في غالبية الذين يقررون وجهة النظر هذه على أنها تيارات لَا شعورية مضادة قد تنتهي إلى خيبة أمل مقبولة ! ) وفي أية حالة فإن صفة النفس البشرية –كما أتصورها – ليست الخلود ، وإنما القدرة على الخلود . أو الإمكانية المشروطة للاستمرار في الحياة .

أما ما يمكن أن تكونه هذه الظروف ، فللعالم كثير من الظنون والتخمينات في هذا الصدد ، ولكن ليس هناك من يعرفها معرفة تامة .

فهذه الظروف ليست مسطرة فى كتاب. ولم يمط عنها اللثام أى مرجع قاطع. كما أنها ليست حقا مخولا لأى شخص، بل وأقل من ذلك فليست العائدة الحاصة لأى مجتمع أو تقليد تاريخى وليست هى مجموعة من القواعد يمكن إدراكها فى حالات رمزية غامضة أو يمكن الكشف عنها عن طريق نظام

سرى . كما أنها ليست قوانين مقدسة يقصد بها أن تحيد السلوك عن محاربة البشرية بتقرير جائزة عظيمة للقبول والامتثال . فهذه إنما تمثل انحرافات في الأمل البشرى الذي يسعى وراء التحديد وتصور المقابض التي يقدمها كل أمل عظيم أبي المكتشف .

ولا يعرف أي إنسان معرفة تامة خلال الشعور بالنقص ما هو الشئ الذي في نفسه ويمكن أن يجعله ينهض بالحياة بعد الموت . وهو لا يعرف بنفس الدرجة أيضًا ما هو الشئ الذي يبقي عليه حيا في حالته الحاضرة . فلا بد أن يكون شيئا بسيطا ، ذلك لأنه من الطبيعي إلى أبعد حد أن يحيا الإنسان وأن يفكر وأن يكون – إنه جهد بالغ الضآلة – وغاية ممكنة بالغة الضآلة لهذا الجهد . وعلى أية حال فالإنسان يعرف شيئا مّا عما لا يكونه هذا الشيئ ، فهو ليس جرأة طبيعية ، ولا قدرات مكتسبة ، ولا أى عمل عظيم تفخر بالقيام به النفس الرحالة . إذا كانَ فى وسع أى شئ أن يراه خلال أزمة الموت فلا بد أن يكون قريبا منه قرب الهواء يتنفسه ومراوغا خداعا مثل ذلك الذى يبقى عليه الآن في عالم الوجود: فإذا ما كانت هناك شروط للاستمرار في الحياة فلا بد أن تكون بسيطة بساطة هذا المثل «كما يشعر الإنسان في نفسه ، هكذا هو » ولابد أن تكون طبيعية شأنها شأن الاجتياز في النمو من مرحلة تأهب إلى أخرى . ولعل تصورنا للنفس النطفية يهدى إلينا تلميحا أو إشارة فإن عملية عيش هذه الحياة الحاضرة معيشة حسنة قد يجعل الروح الخصبة المثمرة حاملا بآخرية ، وعلى غير علم منها تقترب من وضع ولىد جدىد.

وهذا يطابق ومضات البصيرة التى أنارت طريق المعرفة أمام الجنس البشرى وتجسمت فى منقذيه ومخلصيه. واكتنزتها التقاليد العظيمة فكونت جوهرها الصحيح. وهى تشير إلى أن استمرار الحياة قد يكون أمراً خاصاً بدرجة الحقيقة الواقعة التى تصل إليها النفس. وذلك لأن حقيقة النفس الواقعة ليست كها معلوما ، فالنفس تقريبا حقيقية ، وهى تقريبا راعية التخيل والوهم. كها أنها تقريبا تظاهر وادعاء وخداع ذات. ومهمة أبعد قوانين الواجب عمقا وأكثرها

حذقا هي إبعاد كل زيف وكذب وزور والحصول على درجة الحقيقة الواقعة التي في وسعنا الوصول إليها. ومما لا شك فيه أن لهذا التحصيل علاقة بقدرة الفرد على الحب، حيث إن من طبيعة الحب أن ينفذ خلال المظهر والخديعة إلى الحقائق الواقعة الداخلية للأشياء. والفرد واقعى كها قلنا بقدر ما يستطيع الفرد أن يخلق من نفسه ، ولا يعرف سوى المحب ماذا يخلق ، وكيف يبدع . ونحن نعتقد أن مدة بقاء النفس يجب أن تعتمد كثيراً على حقيقة تفسيرها للحب – فهو لغز أبي الهول . ويقتل عشرات الآلاف منها بسبب تخميناتهم الآئمة الكاذبة ، فالحب – الذي هو طبقا لرأى أفلاطون حنين ، إلى التخليد – إن هو كذلك كما يرجى منه إلا قدرة على التخليد : « وكل من يحب باستقامة فقد ولد من الله ( الخالد ) » .

ومن تلك الحقيقة الخارجية التي يعتمد عليها الاستمرار في الحياة يمكننا أن نعرف أن المادة والطاقة ليستا هما اسميه النهائيين.

فعندما يموت الإنسان لن تتسلم المادة والطاقة ما دخل فى تكوينه فى صورة كم من التراب الممغنط ، ولا يعنى الموت محو الحياة . بوساطة كيان اسمه الموت أو بوساطة كيان اسمه الطبيعة ، وإنما الموت هو ملاقاة الواقع للواقع : والواقع ، مها يكن ، عالم واع وحيٌّ ، وليس جاداً عديم الحياة .

ولعل هذا هو كل ما نحتاج إلى معرفته عن طرق وشروط الاستمرار فى الحياة ، ولكن ما نعلمه أساسا هو أن استمرار الحياة ينبغى أن يكون . ذلك لأنه لو لم يكن ثمة سبيل لبقاء النفس البشرية ، لأصبح العالم ملينا بالحواشى الفظة للمعانى الإنسانية ، وحطام القيم البشرية ، ولكان ذلك علامة على قصور وعجز فى تدبير نظام الكون

#### ختام

تلازم فكرة الخلود الأركان المظلمة من العقل الحديث ، كمثل شبح قلق لا مكان له فى العمل اليومى ، ولا فى آراء العلوم المتعلقة ببناء الدولة . أما من وجهة نظر الفلسفة ، فإن لفكرة الحلود منزلة ميراث ، يلتى عناية متبقية شأنه شأن فصل أخير ، أو ملحق بآخر الكتاب ، أو تذييل فى آخر الصفحة بمثابة حاشية لأمور أخرى .

وتبعا لهذا الاعتبار وحده فإن لوضع الخلود كعقيدة دينية أهميته الأساسية . فأمامنا هنا اهتمام بشرى مضطرب لكنه حيوى ويحتلج أشد الاحتياج إلى ما يستحق الاعتبار من احترام بسيرة الجنس البشرى وتوجيهها . وهذه المسئولية ، التي تقتضى مشاهد حية جديدة ، إذ تغير الخبرة البشرية مظاهرها في مجالات أخرى ، أقول إن هذه المسئولية تعرض عنها اليوم وتسخر منها المحافل الدينية التي تتقيد في تهيب بصورتها العتيقة . وهذه الصورة التي إذا ما أخذت بمعناها الحرف لبدت كريهة ممقوتة بالنسبة لغرائز الجنس البشرى الأكثر ثباتا ورسوخا نجد أن المحافل الدينية غير راغبة ظاهريا في تفسيرها ، في حين أنها هي غير راغبة حقا في التخلى عن الاستمرار في الحياة بوصفه عرضا تاما في طريق التقدم العلمي .

وفى هذا المأزق على الفكر الفلسنى مها يبلغ تردده أن يتدخل بوصفه مفسرا ومترجما ويبدأ بإيضاح معانى الموت والحياة عندما يلاقى الواحد منهما الآخر. فأما وقد وضعنا هذه المعانى نصب أعيننا فنى وسعنا فى الوقت المناسب أن نفتح المنفذ النهائى للإمكانية على ضوء العلوم وتعاليم الأنبياء والشعراء، وهم الذين يعبرون عن بديهة ووجدان الجنس البشرى.

# الجيزه النشابى

حشدمن الآراء في معنى لحياة



لم تجر العادة أن نسأل الناس ، صراحة وبغير مواربة ، عن آرائهم فى معنى حيواتهم الخاصة أو فى معنى الحياة بوجه عام . وعلى الرغم من ذلك ، فإن هذا السؤال قد شغل تفكير غالبية الناس ذوى العقول الناضجة فى وقت ما . فسواء عبر أحد عن هذه القضية بكلمات كثيرة للغاية أو لم يعبر ، فمن المؤكد أن الحبرة قد عبرت عنها إن عاجلا أو آجلا ، فى خشونة وهدوء . ولعل هذه هى القضية الفكرية الوحيدة التي لكل فرد فيها وجهة نظر ، تقوم على دليل ملائم سديد ، بل وأكثر من هذا فكل الآراء الرشيدة فيها لها وزنها ورجاحها . وذلك لأن ما يعتقد الإنسان أن حياته تعنيه ، يتضح أنه قريب غاية القرب مما يعتقد أن يكونه هو .

ولتفاجئ إذن شخصا ما – شخصيا ، إذا ما أردت ، يبدو أنه يحيا حياة يظلها اقتناع سليم ، بسيط ، أكيد بأن حياته هذه تعنى شيئا ما – أقول فلتفاجئه بعتة بسؤاله عن ذلك المعنى الذي يأخذه في اعتباره . فأغلب الظن أن تأخذه الله الدهشة . وأغلب الظن أيضا أن يكون متأهبا لنوع من الإجابة الهامة ، مما يثير دهشة السائل بنفس الدرجة . ومن المحتمل أن يصرح بإجابة عرضية وغير ملائمة ، فما لا شك فيه أن تكون كذلك ، ولكنها ستتضمن في ثناياها جزاءاً صغيرا من معنى الوجود البشرى والإحساس به .

وإذا ما ضممنا عددا من تلك الأجزاء الصغيرة معا فقد تجعل منها مقدمة نافعة لتحليل فنّى لاحق.

## قيمة مجرد الوجود على قيد الحياة

نقول إن غالبية البشر يتأملون في معنى الحياة ، ولكن القليلين منهم من يجمعون هذه التأملات في صورة تمثل أهدافهم النهائية . وأحد الأسباب التي تدفع إلى هذا يكمن في حقيقة أن مجرد الاستمرار الهين في المعيشة يتميز بقناعة ذاتيه خاصة به ، وغالبا ما ينساها الفلاسفة ، ولكتها ليست بعيدة عن سطح الفهم والإدراك السليم . فقد يجد سائلنا بعض الإجابات التي تؤدى إلى أن معنى الحياة كائن في الوجود على قيد الحياة .

وهذه الإجابة بعيدة عن أن تكون إجابة فارغة . فهناك مستقبلية منتحلة معينة تظلل قيم المعيشة ، وعن طريقها ينضم فى نظام الأنبياء بالتدفق والتنابع والاندماج – وعن طريقها غالبا ما تخدع البشرية نفسها حتى تحدثها نفسها فالمحادثة على سبيل المثال ، تعترف بأنها تتدفق تجاه نتيجة ما ، ولكن ما هى النتيجة التى تتجه إليها ؟ من النادر أن يكون هدف المحادثة هو تطوير الآراء بقدر ما هو الوجود مع صديق ، والإبقاء على الشعور النشط الذاتى بوجوده . وهذا هو واقع الحال إلى حد ما فى كل نشاط ، فإذا تركنا جانبا الغايات التى يهدف إليها العمل ، وهى التى تخلق له عذرا للوجود ، فإن العمل يزيد الوعى المباشر بالوجود على قيد الحياة ، وهو الذى لا يتطلب أى تأييد أو تبرير إضافى ، ولكنه بالوجود على قيد الحياة ، وهو الذى لا يتطلب أى تأييد أو تبرير إضافى ، ولكنه على النقيض من ذلك يذهب بعيداً لكى يبرر عناء العمل .

وعلى المستوى الأدنى فإن حقيقة الكيان الشعورى يتم الاستمتاع بها مباشرة : فالطفل الصغير لا يسعى وراء غاية . ويكون تمسكه بهذا المستوى الشعورى إلى حد بعيد من أجل المستوى ذاته ، حتى إنه ليقاوم الهبوط إلى مستوى أقل انحفاضا ولوكان من أجل النوم ، وكأنه يعرف أن الشعور بالأشياء أفضل فى حد ذاته من عدم الشعور بها . وهذا هو القسم المقابل العقلى من الخاصية التى تعتبر أحيانا الصفة الجوهرية للحياة العضوية – ألا وهى المحافظة على الذات . ولعلها هى

الأصل الذي تنبثق منه تلك المحافظة على الذات العضوية . وحيثًا تنتج العملية الدنيوية انبثاقا جديدا فيبدو أنها تعين في الوقت داته حارسا داتى الحركة مثل سن الترس أو السقاطة التي تمنع الجديد الذي تم الحصول عليه من الإفلات راجعا . وهكذا ، ما إن يبزغ العقل ، حتى يتجه إلى الاحتفاظ بالقوة العاقلة خلال مجرد الاستمتاع بالقوة العاقلة .

وعند الإنسان ، أصبح هذا الاستمتاع الحيواني بالنفس شيئاً أكثر وأوفر ، هو الاستمتاع بكونه ذكيا – أو قل الاستمتاع بالتقدير ، والتفكير ، والتقرير . فالطفل الصغير يردد الاسم الذي تعلمه لغير ما غرض نهائي ، وإنما يردده فحسب من أجل الابتهاج الحالص بالعمل العقلي – فليس إتقان اللفظ الجديد هدفاً ، وإنما هو أحد أحداث اللهو العقلي . أما الشخص البالغ فإنه يجد نفس نوع الابتهاج عندما يبدى ملاحظة ، وبالرغم من أن الملاحظة بالنسبة لعالم المنطق قد تكون «استقراء» أو «استدلالا » إلا أنها بالنسبة للشخص نفسه قد تكون مثلا سائرا ، أو فكاهة ، أو «إحدى بنات أفكاره » – وهذه ليست إلا عينة تمثل طرازه الذاتي فها يختص بالوعي الدنيوي .

وهذا الإحساس المباشر بالقيمة في الحياة يعلل إلى حد ما الظاهرة الإنسان الحناصة «بالتسكع والتكاسل». فيندر أن تكون الحالة العقلية لنموذج الإنسان (التافه) هي تلك الحالة الحاصة بمتشائم، ولا هي بالضرورة عديمة الذكاء. والشخص غير المدبر، البدائي أو غير البدائي ، الذي ينساق مع التيار على غير هدي «ويعرض نفسه للدف المريح»، ويهتم في غير ما وضوح بما يدور في الطبيعة وبالأحداث الوقتية، في حين أن شعوره لا يعدو الشعور المليء بالترثرة التافهة الحاص بالمتفرج البحت، هذا الشخص ليس حيواناً. وإنما قد يكون طفيليا، أو متسكعا، أو شخصا يقضي وقته في السقيفة على كرسي «هزاز»، أو أرملة من الأشراف تعيش على دخل زوجها الميت، أو مستهلكا من النوع الذي يعجز عن الإنتاج، ويرقبه العقل الاقتصادي بعيون نصف حاسدة ونصف قاتلة

وبالرغم من ذلك فهو يمثل على الأقل ضربا من الغلو في حساب النظرية الاجتماعية الذي يوضح ما ينبغى أن يكون محالا طبقا لنظرية النشاط والعمل وعلاقتها بالقيمة ، فقد يكون لمجرد العيش قيمة كافية .

وقد يتصف الشخص بما يزيد على هذا بكثير، فقد يتقبل، في صمت الكون ودوره فيه، (ويمجد الله) ويأخذ في «التمتع بالله والهناء معه دوما» ويرفع سكان جزيرة بالى (جزء من إندونيسيا)، طبقا لما ذكره جيوفرى جوفر، أقول برفع هؤلاء هذه القدرة على الشعور الإنساني بالرضا والقناعة إلى مرتبة الفن. (هنا يعادل الناس بيئتهم. فليس الأمر مقصوراً فحسب على حسنهم ولباقتهم أو حتى على استمتاعهم الحر بالحياة، وإنما هم كذلك يجعلون من حياتهم وحدة فنية كاملة متكاملة. . . ومشاهدهم الخلابة المثيرة إلى أبعد الحدود . . . ليست بأية حال بالنسبة لهم (سكان جزيرة بالى) أعالا فنية ، وإنما هي طقوس دينية ليس فيها مكان لنظارة لا يسهمون فيها .)

هذا هو شعور يوم العطلة أو العيد الذي يفوز به الإنسان المتحضر كاملا في لحظات استثنائية فحسب . ولكي يحصل عليه بطريقة أكثر صدقا وحقا بمكنه أن يعود القهقري ، مع جوجان أو نورمان هول ، إلى تاهيتي . ولكنه لا يستطيع أن يمكث هناك ويحتفظ بسلامة عقله ، إذ أنه ليس في وسعه أن يغدو ذلك الفرد من أهالي تاهيتي أو بالي الذي لا يعرف مثلا للعالم الذي قد غادره الشخص العصري .

فالأحداث التى تدور فى ذلك العالم الحديث ، مها يمقتها ، تستمر فى إفساد تراجعه واعتزاله ، كما أن شعوره بالقيمة ينتسب إلى تلك الأحداث . وإذا ماكان العالم فى حالة قلق واضطراب وغليان ، فإن الشخص لا يستطيع أن يحصل على (معنى) واف مرض فى البحار الجنوبية (مياه المحيط الهادى الجنوبي) ولا فى أقدس شعور إنسانى بالرضى والقناعة ، بل هو يشعر أن ابتهاجه ابتهاج مختلس ، ويمس فى صورته الأولية شعور المسيحى المتزمت بالخطيئة . ويقوم الاستمتاع بالقيمة المباشرة بالنسبة للشخص العادى بوظيفة نغمة أساسية تتفق مع كل وتر ،

ولكنها قلما تعمل بمفردها. وللعب ، الذى لا تحده أية سن ، يوضح الوجود الكامن المتحفز لهذا الشعور الخاص بالقيمة المباشرة. وهو علامة مميزة للطفولة فحسب بمعنى أن جميع أنشطة الأطفال يصحبها استمتاع بالسرور المباشر فى العمل ، فالقيام بعمل الشيء التالى يحمل دائما معنى كافيا. وتقوم إيحاءات وإيعازات الغريزة بدور مفاتيح بدء الحركة فى العمل ، ثم تنقل الحياة حركة الشعور من نقطة إلى نقطة إلى أن يصل الفرد إلى مفهوم الاتجاه الذي تسير فيه .

وبالنسبه للعقل الأقل تقديراً ذى الثقافة البسيطة ، يستمر شعور اللعب هذا ، ويجد العمل مبرراً له فى مجرد كونه قد تم . وكما يحكى لنا ، فإن مدينة الموتى أبحكور (فى كمبوديا – الهند الصينية) وتتكون من واجهات أثرية جميلة ، لم تبن لكى يشغلها أحد – وإنما أقيمت « لمجد الله » . ولعل سببا مماثلا هو الذى سمح ليد البلى أن تعمل فى أبنية العصور الوسطى الفخمه فى آسيا ، فلم يكن هذا إلا ثمرة دافع ينحصر فى أن بناء المعابد والنصب والمقابر للعظماء والموتى، والآلهة كان فى أساسه إرضاء وإشياعا لذلك العقل ، الذى لم يكن يهتم إلا اهتماما ضئيلا بما وراء مبدأ العبادة (الحلو ، مثل اللعب ، من الغرضية المباشرة) والذى تتضمنه عملية البناء والتشييد .

وهكذا فإن القيمة المباشرة للحياة – ولا تختار غالبا للتمجيد والاحتفال – إن هي إلا حقيقة علينا أن نشعها أساسا لكل تأمل في هذا الموضوع . ويمكن أن نعتبر العقل الباطن لمجموعة آرائنا ، لا أي صوت ظاهر جلّى . وبالرغم من ذلك فهي موجودة بشكل عام شامل فأما وقد فرضت هذه بالمقدمة المنطقية ، فإن غالبية سكان ما نسميه دولة حديثة يتجهون إلى اكتشاف معنى الحياة في قيمة أخرى أكثر وضوحا . وبالنسبة لكثيرين ، يكمن هذا المعنى في شيء ما تم عمله ، وأنجز ، واكتمل .

# قيمة القيام- بالعمل وما يتم من أعمال

من المرجح أن يحدد الشخص معنى حياته بما يقوم به من عمل . كما حدث أن قرر أحد المهندسين المعاريين ، وكان يدرس فى كلية الفنون الجميلة ، أنه لا يدين إلا بعقيدة واحدة – هى أن يتفهم فن المعار ويمارسه . ولما لم يكن لاتساع وعمق فن المعار نهاية ، فقد كان فيه ما يكنى أن يشرف حياة رجل ويكرمها .

وقد كانت هذه ولا تزال خبرة أشخاص كثيرين ممن يدخلون مهنة لها تقليد عرفى قد اشترك فى وضعه مليون عقل بشرى كل بفكرته ، حتى أصبح كلاً يزيد على ما يمكن أن يسعه أى عقل وحده . ومثل ذلك التقليد إن هو ذاته إلا عالم من المعانى ، التى على الفرد أن يكدح ليحرز أى جزء منها . وإدراك المعنى هو الإسهام فيه : وتجسيم المعنى فى العمل هو إحرازه . وليست نسبة الأخذ إلى العطاء ذات أهمية .

والآن يبدو أولا أن العمل فى وظائف نوعية يحصر معناه فى المهمة التى ينبغي إتمامها .

وما العمليات المؤدية إلى تلك النهاية سوى مهلة شاقة للغاية ووفاء بالتمن يفرضها « إحجام الطبيعة وتمنعها » . وبناء على الخبرة الواقعية ، يرافق الوعى هذا الممر من الكد والعناء طوال الطريق وهو يتخيل الهدف الذى ينبغى الوصول إليه ، ومن ثم فإن الخطى إلى أعلى الجبل ليست مجرد خطى بالغة الكثرة تدخل في تركيب مجمل الإشباع والرضا . ويصبح العمل ، الذى تتبع خطاه خياليا ، وكأنه الشعور الأسمى (المطول) بالقناعة والرضا بالهدف النهائى . ولهذا فإن العمل ، الذى يبدو أنه نقيض الشعور المباشر بالرضا ، يتجه إلى إذابة نفسه فى شعور ذاتى بالقناعة والرضا ذى تركيب أكثر تعقيدا .

وكلما ازداد الجهد الذي تتطلبه شدة المقاومة - كما هي الحال في المعارك ، أو

فى المخاطرات ، ازدادت مشاركة الخبرة فى الطعم الخاص والرنين المباشر للوجود ، وازداد تبرير الخبرة لنفسها ، على الأقل في يسرى على الحوادث السابقة ، البعيدة كل البعد عن النهاية التى تم بلوغها . ولنستمع إلى واحد ممن اشتركوا فى معركة مانيلا قصيرة الأمد يقول : «لقد عشت على الأقل فترة استغرقت ثلاث دقائق . ولا يعنى هذا إلا بلوغ القدرة العقلية - كل القدرة العقلية - أقصى قوتها لإدراك ما يدور فى العالم ، ما يوصف به الرجال ، والعقبات وماذا يمكن أن تفعل الفطنة ، والقوة والسرعة لمواجهة التغيير السريع فى المناظر . وما إن يصل العمل إلى الدرجة الروائية القصوى التى يتطلبها ، حتى يصبح مرة أخرى نوعا من اللعب . فلا أهمية لما يتم عمله أو يتم التفكير فيه : وإنما المهم هو مقدار الكيان الذى يتركز فى تلك اللحظة .

وفى تعليق لهربرت ألن فى موضع مّا عن التركيز الخاص بالحرب نجده يقول:
« فأنت لا تشغل بالك بأية فكرة من تلك الأفكار الحيالية عن الله ، أو الوطن ،
أو العالم الآخر ، لأنك منهمك للغاية » : ولكنك تعيش ، ويرتد مغناطيس المعنى إثر ذلك دائما مشيراً إلى تلك التجربة كأفضل مثل للمعنى . ونحن نتطلب للسلم شيئا أكثر من بديل أخلاقى للحرب ؛ . نحن فى حاجة إلى بديل للقتال يتميز بالشدة . ولهذا فتطور الروح الرياضية من اللعب يتجه إلى مذهب مصطنع يهدف إلى الولاء إلى «كل ما يهز المشاعر » من استكشاف ، وتسلق جبال ، وصيد وحوش ، وأنواع متباينة من الجرى وراء المحاطر والمغامرات فى صورة تقدمية إلى ذلك النوع من المعنى المباشر الذى يلازم فى العادة النشاط المفرط فى « العمل » . فقد أصبح العمل عند الإنسان السلف لعبا عند الإنسان الحلف : فافتتاح مواسم القنص وصيد الأسماك ، وأعال فلاحة البساتين واستئناس الحيوان ، وقهر البحار ، كل هذه تستلزم جهودا تشترك فى خلق الهجة والسرور ، إذ تقدر قيم النجاح بالمجهود الذى يبذل فى العمل ، وكذا بخطورة العمل .

ولا تحرز الحضارة نصراً أعظم من إسهام العامل كاملا في معنى صنعه ونتاجه ، ولا يمكن أن يصيبها فشل أعظم من انتقال رضا العامل وقناعته من «عمله» إلى «وسائل تسليته»: فقد كان الدافع إلى تحفيض ساعات العمل نعمة وبركة – وهي ضرورة أدى إليها إحلال الآلات محل الأيدى العاملة في العمليات الصناعية – أما الأسبوع الخيالي الذي يقتصر العمل فيه على أربعة أيام، ثم يأخذ في النقصان إلى ثلاثة أيام، وهكذا إلى آخر الطريق، فإن هو إلا ثلب « لروح الإنتاج، ونبوءة عن الانهيار الاجتاعي. وما عمل الإنسان في العادة إلا أوضح تجسيم ملموس لإرادة القوة عنده، بل وأكبر دليل أو شاهد مباشر لديه على قيمته كإنسان».

### قيمة الحب والتقدير

لو أن الإنجاز أو بلوغ المأرب كان المصدر الوحيد لمعنى الحياة ، لوجد أولئك النين يحرمون لأى سبب من إنجاز عمل ، أن حيواتهم خلو من المعنى ، لامناص . ولكن هناك أولئك الذين يؤدون عملا تافها أو ضئيلاً ، ويجدون ما يكنى من معنى للحياة فى خبرة حبهم عندما يحبون ويحبون . ومادام للفرد صديق ، ففى وسع الفرد أن يبقى كائنا بالرغم من عدم إنجاز أى شىء فوق الحفاظ على ذلك التبادل الغريب والشعور المستتر غير المباشر.

ومن الصعب أن نذكر ما يضيفه كيان فرد إلى كيان فرد آخر. فليس هو الانعكاس البسيط لوجه الفرد العقلى الخاص به ، الذى قد لا يراه الفرد عن طيب خاطر حتى خلال عينين يشع منها الحب والصداقه . رإنما بعض الأمر هو أن الفرد يستطيع بسلطته أن يمنح إحساسا بالقيمة خلال حبه لفرد آخر ، وما يمنح هذا الإحساس لا يمكن أن يكون عديم القيمة . ووجود صفة في المحبوب لا يعتبر وجوداً كاملا لمجرد الوجود ، وإنما يكتمل وجود الصفة فحسب إذا ما تم اكتشافها ، والإعجاب بها ، والدعوة لها . وهكذا يبدو العقل الذي يدرك الجال ويشهره أنه يتمم وجوده الذاتي ، وكذلك وجود الآخر .

ولا يصر الحب إصراراً مطلقا على أن حسن المحبوب يفوق حسن الآخرين - فالحب لا يهتم بالمقارنات. وإنما كل ما يدركه هو أن الكائن البشرى الحي شخص مدهش رائع. فأنت قد أظهرت لى الجال والعجب الحقيقيين اللذين يميزان الحياة، والقد، واليد، والعين، والقامة، والعمليات المألوفة من تفكير، وتطلع، وحديث. فالحب إن هو إلا رضا واعتراف بالصفة العجيبة فيا هو معلوم وعادى. وهكذا إذا ما فهم المحب وأدرك الينابيع الخفية لقيمة المعيشة، فإنه يشعر لأول مرة في حياته الذاتية بكرامة لم يكن قد توهمها، ولا يستطيع أن ينكرها أو يرفضها. وأى معنى أكبر من هذا يفتقر إليه الحب؟

ويحتمل أن الشعراء يبالغون فى صلاحية الحب كمبرر لمتاعب الوجود « فالحب يوقظ البشر ، كل إنسان مرة واحدة مدى حياته ». يقول الشاعر كوفنترى ياتمور ، ويفترض أن الناس فى حاجة إلى اليقظة ، لا إلى أية مادة خاصة من الحبرة والتجربة .

الحب يوقظ البشر ، كل إنسان مرة ، مدى الحياة التي يعيشون ، فإذا بهم يرفعون جفوتهم الثقيلة ثم يتطلعون .

وها هى ذى صفحة مشرفة أمامهم ، فماذا هم منها يتعلمون ؟ إنهم يقرءون فى بهجة وسرور .

وبعدئذ هذا الكتاب يطوون .

وبعض الناس يقدمون الشكر والبعض يسبون ويكفرون ، وبعض الناس ينسون ، ولكن أى طريق يتبعون ، هذا أو ذاك ، والأطفال وما لا يلتفت إليه مما يحلمون ، كلها إن هي إلا النور الذي طوال أيامهم به يهتدون .

وبالرغم من ذلك فهناك سر غامض يغلف الحب ، وهو ما يشاهد جزئيا ، في سرعة زوال الحب . فلم يطوى الكتاب ؟ ولم ، إذاكان الفرد قد عرف السر ، لا يمكن استعادة بهاء الحب وعبيره إلى هذه الدرجة ؟ وهل يمكن فهم الحب وإدراكه ؟

وبالتحليل يبدو الحب في صورة إدراك حسى للصفات. تلك التي يمكن أن تصمد واحدة فواحدة للتقدير. فكل مدرك للقيمة ، إلى هذا الحد ، إن هو إلا محب أفلاطوني (عذرى). ويسلم الفرد إذن بأنه إذا ما بلغت القيمة حد وجودها الواقعي والاستمتاع بها ، فلابد أن تكون الحياة ذات معنى. فهاوى الفن أو العلم هو الأبيقوري الأرفع قدراً ، الذي قد أدرك ، خلال تعلمه أوليات العلوم والفنون ، المباهج والأحزان التي يعرفها العليم ذو الخبرة والدربة. فإذا ما كان مؤمنا بحبه وفيا له ، لقال إنه من الأفضل لديه أن يتذوق الطعم الحقيقي الحار ، وما يلازمه من معاناة ، على أن يقنع بلغة السوقة. وهل يوطد معنى

الحب الشخصي بكسر شعاعه خلال منشور بلوري من التقديرات؟ وهل هذه التقديرات هي معني الحياة الجوهري؟ . وإن هذا الإيمان على نطاق واسع هو الذي يفسر اندفاع تيار الجنس البشري إلى كل ما يقدمه بنفسه باسم « التعليم العالى ». وما هو إلا المذهب الفلسني الأفلاطوني وقد تغير شكله كما يتطلب التجديد العصرى . فأنا إن سألت طالبة لماذا تصر على هذه الرغبة النهمة في التعلم لأجابتني قائلة إنها ترغب في جعل إحساسها سريع التأثر بالقيم ، تلك القيم التي لها أساس من الواقع ، فهذا ، في اعتقادها ، هو ما تعنيه الحياة ﴿ وَهَي تَطَلُّبُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ عمقا في الخبرة ، لا تكراراً لها ولا قوة ، حتى تصل إلى أقصى حد من العمق في قدرتها على الوصول إليه . كذلك الأمر مع صديقها ، الشاعر ، فإنه يصوغ معنى الحياة الذي يأمله ويرجوه في لغة متشابهة – فيقول: « هناك خبرات معينة يمر بها الجنس البشري لايود هو أن تفوته » . ويذكر الواحد أيضا أن « ديوي » في موضع ما يعرف الحير بهذه العبارة ، « تعدد أوجه الرضا والاقتناع والإشباع » . وهكذا فإن إدراك الطالبة ، أن التقديرات تختلف في العمق والواقعية ، وأن هناك خبرات معينة لها دلالة خاصة بالجنس البشري لا ينبغي أن «تفوت» أحداً ، أقول إن هذا الإدراك ليس إلا تحليلا مشابها لفن الحب بعد تعميمه . وبالرغم من إعطاء هذا التحليل نوعا من الأهمية الزائدة ، إلا أنه يظل صحيحا أن التحليل قد أضاع الحدة الغريبة التي تميز الحب الشخصي وسط عدد وافر من المباهج الجالية – ذلك لأن الهيام بشخص لن يظهر علته والباعث عليه في شكل صفات مدهشة في حد ذاتها . فالشخص أكثر من هذه الصفات ، وهو كذلك أقل. وبالنسبة للمحبوب يوصف الوجود بأنه طيف نور ينبعث من الكمال المجسم أقل من وصفه بأنه سعى وراء ذات لا يمكن نيلها . فالحب يعشق حنين المحبوب وعطفه ، وقد لا يكون ذلك الحب ذاته إلا تلهفا وقلقا واشتياقا توقظه المشاركة الوجدانية . وهكذا فليس الحب مشاركة في الملكية ، وإنما هو مشاركة في الشوق والحنين . بل هو اقتراب « روح » من « روح » – باعتبار أن الروح هي ذلك الوجه من كياننا الذي يحلم بالحياة الأخرى ، ويعيش مستمتعا بما ليس في متناول اليد. والحب دافع إلى مصاحبة رفيق فى رحلة طويلة لا نهائية ، هى الآن في ّ بدايتها. ولا يثير الحب أى شك فيما يتعلق بصدق و خلاص هذا التلهف الذى فيه يغتسل وفى نطاقة يبسط جناحه – ذلك الإخلاص لذى سوف يدفع الثمن الصعب الصامت للسعى اللانهائي الذى تقدم فيه النفس قربانا.

وبالرغم من ذلك تتطلب طبيعة الحب البشرى أن تجد في هذه الموافقة التي تبغى خيراً مباشراً ، موقفا لها فضله الجوهرى الخاص به – فضل يعم إلى حد أن كل ما هو غير موجود ، من مآرب وأماني ، يمكن أن تقتلع من العقل . وإلى هذا الحد ، يتعرض الحب على الدوام لغواية الرياء وتجربة عدم الإخلاص : فيتظاهر أمام نفسه بأنه إذا ما أحرز الشخص الذي يتوق إليه ، فقد حصل على كل ما يتاق إليه . فإذن عندما يضم الفرد محبوبه ، فإنه لا يضم الباحث المشتاق ، وإنما الحقيقة البشرية الحاضرة ويصبح معنى الاتحاد المباشر بين شوق لاحد وشوق آخر لاحد له هو اختفاء كلا الشوقين في صورة بلوغ زائف للهدف : ويدخل الحب إلى جحره ، كما يقولون . وثبات الحب يتطلب ثبات العلاقة بهدف معين ما أبعدها من العلاقة الشخصية ، وإن هذا المفهوم هو الذي يقودنا إلى البحث فها وراء كلمة « الحب » شخصيا كان أم تقديريا عن جوهر المعنى .

## قيمة الهوض بحدمة القضايا اتحاد الحب والقوة

إن الشاعر الذي قال إن الحياة بالنسبة إليه تعنى خبرة ما لا يريد أن تفوته ، أضاف غرضا ثانيا له رنين مألوف هو « أن الحياة تهدف إلى جعل العالم أفضل قليلا » . وهذه العبارة العادية ، التي قد تكون بعيدة عن الإهمال بقدر ما هي بعيدة عن الإبداع ، تربط الميل إلى إتمام عمل عظيم بصورة من صور الحب ، وهي روح النية الحسنة العالمية . ولعل هذا المعنى هو أوسع معانى الحياة شهرة في وقت تبدو فيه « رفاهية المجتمع » أو الإنسانية وكأنها الاعتاد المالى المتزايد الذي تنساب منه القيمة عائدة على جميع الأفراد المسهمين .

وتقدير المعنى هو الذى يجعل الفرد قادراً على أن يلتى بنفسه إلى ما وراء نفسه ، وهكذا يتجنب حرج الاهتمام بالنفس . وليس هوكذلك إلا الإيثار ، ولكنه الإيثار ذو الأبعاد الكبيرة ، مثل إيثار الفرد الذى يدرك شيئا عظيما يتحرك في العالم ، وينحصر سروره في المشاركة – التي هي إن لم تكن محققة ، فلا أقل من أن يحدوها أمل « التبرع والمعاونة » .

وقد يهبط هذا المصدر الذي تنبع منه القيمة إلى الأمر المألوف المحبب لدى الحشد الذي تنصر وما زالت تنقصه قوة الإيمان ، فينساق على غير هدى وراء المعنى العاطني للاستحقاق والأهلية وقد جرفه تيار فعل الخير وما يصحبه من شهرة . فإذا كان مصدر القيمة على هذه الصورة فخليق به أن يحرج من فم واحد مثل نيتشه – أو واحد مثل جون باتموس . ولكنه قادر كذلك على بلوغ أعلى درجات السمو ، ويمكن أن يصبح الشغف أو الإحساس الذي يستوعب حياة شديدة وشريفة .

وقد وجد السير ولفرد جرينفل معنى حياته فى مهمة قام بها فى لابرادور وكان قد تعلم الطب ، فكان من الممكن أن يركز تفكيره ، كما فعل صديقنا المهندس المعارى ، فى دراسة وممارسة مهنته ويتخذها ديناً له – ولكنه بحث عن شىء آخر يعمله مستعينا بما فى متناول يده من قوة ومقدرة ، وكان أن اتجه إلى الاضطلاع بعمل بعيد عن أى شىء يمكن أن يسميه الفرد « تقدما » . أما الرجل الذى لو أنه كان مسئولا عن هذا التغيير والتبديل لوصف طموحه الذاتى بأنه « إنقاذ نفوس الأفراد » : فليس هو إلا دوايت ل . مودى ( المبشر ) . ولكن بالنسبة لجرينفل فقد استبدل هذا الباعث بإحساس قوى بالمجتمع والبيئة . وقد كان ما يقوم به فى لابرادور هو أن يجمع عددا من الناس وهم يسقطون من حافة العالم الإنسانى بمن كانوا ضحايا الاستغلال ، والغش ، والمرض ، والحرمان من الدراسة بالمدارس والعلاج بالمستشفيات ، والانزلاق إلى الهاوية – ثم يعيدهم إلى حظيرة بالمدارس والعلاج بالمستشفيات ، والانزلاق إلى الهاوية – ثم يعيدهم إلى حظيرة الجتمع العالمي . وقد كان هذا نوعا من الجراحة الجاعية : إذ يقاد إليهم الدورة الدموية . وقد تلاشت مجموعات الأهالي من المسرح ، ومضت قصياً . أما الجنس السكسوني فقد استعاد حياته .

وليس لدى جرينفل ما يقوله أكثر مما قلنا عن البواعث الأساسية التى تدفعه للقيام بعمله . فهو لا يهتم بالتقدم بمعناه العادى . فنحن نرى أنه – بافتراضه أن حيوات اللابرادوريين جديرة بالاهتمام – يجد إشباعا مباشرا – فى صب حبه «للإنسان » عليهم ، والعمل على أن يستمتعوا بحياة أفضل . وفى هذا يوجد عنصر من اللامعقول . اذ يقع اختيار الفرد على هذا المكان من بين أمكنة كثيرة ، ويعيش بين هؤلاء الناس ، متعصبا لإرادته ، ويجد إشباعا ورضا فى العمل من أجلهم .

ولكن ما الذى نصل إليه عندما يؤهل أمثال أولئك اللابرادوريين؟ هل النتيجة حلقة مفرغة ، بعدكل هذا؟ إن من يحبون الحياة يجدون متعة ورضا فى خلق عدد أكبر من محبى الحياة . ولكن طبقا لهذه الشروط ، فإنهم لا يقررون حقهم الذاتى فى معنى إلا إذا أصبحت كل نفس توطدت أركانها حديثا قادرة

بدورها على خلق محبين جدد للحياة ، وهكذا تبقى قيمة السلسلة معلقة إلى أن تظهر وتبين صفة التحويل اللانهائى . وهذا الخصب اللانهائى ، يسلم به جا.لا جرينفل وكل من على شاكلته على أساس بديهى أو وجدانى مباشر ، ولا ينتظرون حقائق لاحقة . فالمعنى عندهم هو شعور مباشر بالطبقة الأقل مرتبة . ويصبح عمل ما فيه خير البشر هو عذره الخاص الذى يقدمه سببا لوجوده ، وكأنه تعبير عن فلسفة كانط التى تقول إن الإرادة الخيرة أو النية الحسنة هى خير بذاتها على الرغم من النتائج . أو يمكن القول بطريقة ليست شخصية تماما – إن النية الحسنة ، بما تثمره من نتائج خيرة بذاتها من غير ما اعتبار للتاريخ النهائى للابرادور . وذلك المستقبل ، كما يقال ، إن هو إلا مسئولية الله ، وتشير كلمة «الله التحقيق الواقعى للقيمة الجوهرية للعلاقة القائمة ، وللقانون الذى به تتجه إلى إنتاج صورة جديدة لنفسها .

فمن الواضح ، إذن ، أن فى ثنايا الإشباع ، الصحيح العميق ، لتلك النية الحسنة الحلاقة التي كان يتميز بمثلها جرينفل ، تكمن فروضي عن المصير وصور الأشياء التي تتطلب صوتا آخر وليس الإيثار ، حتى فى أسمى المراتب الاجتاعية ، إجابة شافية كافية .

## قيمة تحقيق المصير

لدى كثير من الناس شعور أو لعله اعتقاد خرافى ، بأنهم مكلفون برسالة من نوع خاص عليهم إنجازها ، وقد حددت لهم فى الملأ البعيد الغور لمجامع الدنيا . وعلى الرغم من أنهم لا يعرفون ماهية تلك المهمة فإنهم يجدون فى السعى وراءها . ثم إن الاقتناع بوجودها يحول بينهم وبين الإحساس بالضياع وانعدام مغزى الحياة .

ويمكن التعبير عن هذه النظرية بأن للحباة معنى مادام الفرد مستمراً فى النمو، أو بعبارة أخرى مادام يستمر الإدراك المتزايد المتدرج للقدرات المفروض أنها فطرية. ولكن الأمر يصبح أكثر من هذا ، وأقل نضجا للأصل الذاتى ، عندما يشعر الفرد أنه بين يدى ضرورة ملحة أو حاجة زائدة لا يمكنه على مدى خط سيره الدنيوى أن يفلت منها إلا على أساس عقم أو عبث كامل . وما الشعور بالقدرة عند أمثال هؤلاء الأسخاص إلا شعور بالالتزام والتعهد ، وليس تحقيق أبعاد واهتهامات داخلية ، وإنما تحقيق جدول أعال نوعى ، خاص بشىء أو أشياء ينوى الفرد أن يفعلها . وإنى لأرى أن هذا الشعور قد يكون اعتقاداً خرافياً . وقد يضلل فيؤدى إلى البحث عن «إشارات» ، و «دلائل» ، خرافياً . ولكنه يمنح فعلا شعورا مشرفا بالاتفاق والارتباط الداخلى بالهدف النهائى للأشياء .

ودعنا نطلق على مثل هؤلاء الأشخاص اسم الصوفيين أو الروحانيين ، إذ يسوقهم شيء ما لا يعرفون كنه . وهم في موقف لا يحسدون عليه إذا ما طلب منهم وصف ذلك الشيء . فقد يسمونه كأسا مقدسة (مثل تلك التي شرب منها السيد المسيح ليلة العشاء الرباني الأخير) ، أو رؤيا طوباوية سعيدة ، يسعون وراءها ليس في شيء منفرد عن العالم وإنما في طاقات وثنايا النشاط الشخصي . فالأمر الواجب عمله أشبه ما يكون بمهمة الضابط الحربي ، ولكن الصوفى يختلف عن الضابط ، في أن عليه أن يجد ويفك رموز أوامره السرية الخاصة به . وتتطلب هذه النفوس الغريبة أن يحمل العمل الإنساني علاقة الاتفاق أو الموعد الدنيوى ، وإذا لم تدرك هذه النفوس تلك العلاقة في العمل الحالى الواقعى ، فإنها تعقد النية على مواصلة تقدمها خلال رحلة حج طويلة ، وهي تتوقع في إصرار اليوم الذي فيه تعرفها : «إن هذا هو الشيء الذي ولدت من أجله » .

فلوكان هذا المضمون صحيحا ، لأضفى فى جلاء معنى كافيا على الحياة التى تسير على أساس من فرضه . فالشخص المسافر إلى مكة لأداء فريضة الحج ليس مسافراً عادياً . ومقصده قائم موجود يرشده طوال الطريق ، فليس مركز هذا الشخص فى كل لحظة ، مجرد خط عرض وخط طول معلومين ، وإنما هو بعد معين عن مكة . وهكذا نجد أن اللانهاية الممكنة للمعنى تصونها هذه الإشارة المستمرة إلى الكشف المتوقع . وهكذا يدخل المعنى مرة ثانية إلى الحياة ليس لهدف مجرد ، وإنما كشعور مباشر - من أسمى الدرجات . ومنهاج الصوفى ، وليكن ما يكون ، إن هو إلا نوع من الشعائر الدينية ، يتخللها ما هو مقدس لاهوتى : ومها لازمه من كد وجهد ، فما هو إلا الرفض المعروف فى جزيرة بالى لاهوتى : ومها لازمه من كد وجهد ، فما هو إلا الرفض المعروف فى جزيرة بالى لانونيسيا ) ، وصفة اللعب الخالد تستوعب ما فيه من حركة ومعاناة .

ولكن هل هذا حقيق ؟ أم أنها أسطورة سارة مقبولة ، هي أن غرور الأرواح وقد سبب نفورها مدى التأثير الطارىء للمعنى الذي يمكن الوصول إليه فصممت على استخراج قيمة أكثر دواما ، وبأى ثمن ، من كون ساكن ؟

#### تناقضات المعنى

إن مجموعة من الآراء حول الموضوع لا تنتهى بنا إلى نتيجة جازمة . ولكنها يمكن أن توضح لنا ، بمرورها عبر التقديرات والظنون المتباينة ، أسسا معينة يمكن أن تهدينا إلى قرار . وعلى أقل تقدير يمكنها أن تشير إلى حيث لا يمكن وجود معنى للحياة . فلأحاول أن ألخص بعض تلك الإشارات .

١ - فلا يمكن أن يكون للحياة معنى إلا إذا كان هناك معنى مباشر.
 فلا يمكن أن يكون المعنى فى إشباع مؤجل نتيجة بلوغ أمر ما أو تحصيله مستقبلا. ومها حاولنا أن نرجع المعنى إلى « نهاية » أو « هدف » ، فإن طبيعة التجربة هى التى تجذب المعنى وتدمجه فى صفة الحاضر الجارى حدوثه.

٢ – ولا يمكن أن يكون فلحياة معنى كاف فى الشعور المباشر وحده. فالمعنى ليس مذاقاً ، ولا هو أى نوع من الحساسية الحيوانية البحتة ، ذلك لأن الكائن البشرى لا يجد متعة ذاتية فى صورة من الشعور أحط من البشر. والصورة البشرية تنسب حاضرها فى نشاط وهمة إلى نوع ما من المستقبل يعجز الذواق عن الوصول إليه.

٣ - ثلاثة أمور تقضى على المعنى ، وإذا ما طبقت على الحياة كلها ، فإنها
 تنقل إلى الحياة كلها ، بل وتضنى عليها انعدام المعنى . وهذه هى :

الموت: أو انتهاء الشعور إلى اللاشعور. الماثلة الدائمة ،سواء في صورة إطالة محردة لوجود لا يتغير ، أو تكرار ، أو ذلك النوع من الامتداد الذي يظن خطأ في بعض الأحيان أنه نمو ، بينا هو يتكون فحسب من نفس الشيء أكثر فأكثر. ويصل هذا إلى إحدى صور الموت ، ذلك لأنه عندما تصبح الحياة على علم بالماثلة فإنها تميل إلى أن تصبح محذرا بالنسبة لها. وهكذا تصبح دورات الحياة التي ينبغي أن تؤدى إلى البداية من جديد (كما هي الحال في العودة الدائمة

لنيتشه). أقول تصبح خلوا من المعنى الكلى ، وكذلك يصبح التقدم الدائرى الذي ينبغى أن يخلق دائمًا فوق النقطة نفسها.

الانحراف الدائم: أى الابتعاد الدائم عن المراكز التي يتم الوصول إليها. فعشق الجديد يهدم المعنى تماما شأنه في ذلك عشق بقاء الحال على ما هي عليه إلى الأبد.

# ٤ – أمران يقضيان على الأمل وهما:

النهاية التي لن يمكن الوصول إليها ، أو التي يتم الوصول إليها فحسب فيما لا نهاية .

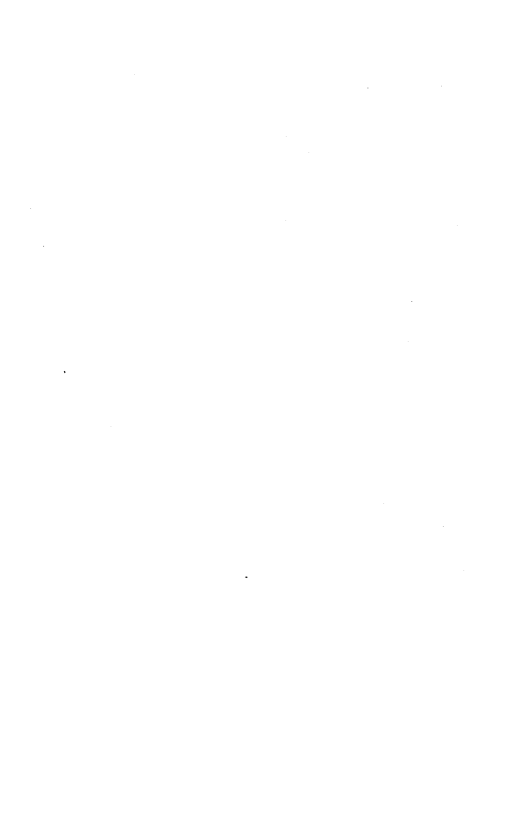
والنهاية التي يمكن الوصول إليها ، فلا يكون هناك بعد بلوغها شي آخر يجرى البحث وراءه. فمن هذه التناقضات الظاهرية قد يخرج الفرد بنتيجة مشوبة بالتشاؤم : فكل ما يرجى منه أن يضني على الحياة معنى يننهي إلى هدم ذلك المعنى . كما أن مجرد استمرار ما هو خير يحول الحير إلى نوع من العدّاب أو المقت . ويصبح مآل الحياة نفسها إلى الملل الذاتي ، فهناك موت من السأم من كل المباهج المادية التي يمكن إدراكها ، ونحول عن كل ما هو غير مادي أو لا يمكن إدراكه . وإن وجود هذا التعارض الداخلي بين ارتباطات القيمة التي يتعهد بها المجتمع ، ومرشدينا الخلقيين ، وطبيعتنا الخاصة ، يجب أن يواجه فى وضوح : فيواجهه وولت ويتمان ، ثم يهمهم قائلا « في أوقات الغضب ، والحسارة ، والطموح ، . . . والملل ، تتحكم طبيعتك في اختيار الطريق . » فقد تساعد هذه المواجهة في اختيار الطريق ، بإيضاح طبيعة المشكلة الواجب حلها . فإذا ما كان هناك مثل ذلك المعنى ، فيجب أن يوجد بين الثبات والتغيير ، بين إمكان بلوغ الهدف والابتعاد أو المراوغة الدائمة ، بين الشعور المباشر والغرض المفعم بالتفكير ، بين متعة الطفل الخالية من الهم عند اللعب والاهتام المشوب بالقلق الذي يلازم النفس التي تتلمس طريقها استجابة لقدر لم تفك رموزه.

وهذا الاتحاد بين النقيضين تستطيع الحياة فعلا أن تقدمه ، كما تستطيع عن طريق ذلك الاتحاد أن تعطى معنى أعمق مما يمكن أن يقدمه أحد العاملين وحده . أما كيف يمكن أن يحدث هذا ، فإننا باحثون .



# الجزء الثالث

معكاني العنياة



## الفكر وسلامة العقل

من حسن الحظ أنه لا الحيوان ولا الإنسان بحاجة إلى نظرية عن معنى الحياة لكى يبدأ معيشته. فالعمليات العادية التى تصحب المعيشة ولو أنه من الصعب أن يقال من البداية إنها تؤكد قيمتها الذاتية ، إلا أنها على الأقل لا تثير أية أسئلة تشكك فى تلك القيمة . والتأكيد من غير ما تفكير ، أو سؤال بأن وجود الفرد وأعاله جديرة بالاهتام إن هو إلا ما نعنى على وجه التقريب بسلامة العقل . وتلك السلامة العقلية ، بالرغم من أن الحيوان المفكر قد لا تسره ملاحظة الحقيقة إلا قليلا ، لا تبتى أى مدة بعد أن تخرجها إلى الفور المهارة فى فنون التفكير ، إذ يظهر معنى الحياة فى أمان وإحكام بالغين عندما لا نفكر فيه . التفكير ، إذ يظهر معنى الحياة فى أمان وإحكام بالغين عندما لا نفكر فيه . وليست هذه أيضا مجرد طريقة منحرفة للقول بأننا لا ننساق إلى التفكير فى ذلك المعنى إلا عندما يجعلنا شيء مّا غير آمنين ، لأن الشخص الذى يفقد الثقة فى أن المعنى أبل عندما يعقد الثقة فى أن وحده .

ولذا ، نفهم من ناحية السبب الذي من أجله ، إذا ما عم فقد الثقة في معنى الحياة الإنسانية ، كما هي الحال اليوم ، لا يدعي للاستشارة أكثر الناس احتمالا وهو الفيلسوف الأخصائي ، ولا رجل الدين كذلك . وإنما الأكثر منها احتمالا لأن يستدعي هو المحلل النفسي . وخلال ممارسة الدكتور س . ج . يونج ، وجد أن هذا السؤال : ما هو معنى الحياة ؟ أو معنى حياتي ؟ هو أكثر الأسئلة اعتياداً وتردداً . « ولكن ما السبب وراء هذا التفضيل والتمييز؟ لو افترضنا وجود فرق شاسع مؤداه أن العلم يبحث في الحقائق وأن الدين يبحث في المقائق ، لكان من الطبيعي أن يرجع بهذا السؤال إلى السلطة معنى أو قيمة الحقائق ، لكان من الطبيعي أن يرجع بهذا السؤال إلى السلطة الدينية . ولكن طبقا لرأى الدكتور يونج هناك احتمال ضئيل أن يتجه أولئك الذين يعانون من الاضطرابات العقلية إلى هذه الناحية ، لأمهم « يعرفون خير الذين يعانون من الاضطرابات العقلية إلى هذه الناحية ، لأمهم « يعرفون خير

معرفة ما سيقوله رجل الدين » . أما عن استشارة لفيلسوف ، « فهم يبتسمون لمجرد التفكير في إجابة الفيلسوف . » (١)

فما الذى نتوقع أن يقوله رجل الدين ، ولم يعتبر من نافلة القول ؟ لقد اعتبر موضوع معنى الحياة . موضوعا هاما إلى حد أنه وضع فى كتاب تعليم أصول الدين عن طريق السؤال والجواب ، تحت عنوان : « ما هى غاية الإنسان الرئيسية ؟ » والإجابة ، كما أعتقد ، هى :

«أن يمجد الله ويهنأ به إلى الأبد. » ولقد كانت تعترى أسلافنا الدهشة لو أنهم علموا أننا نجد أية صعوبة فى هذه الكلات ، فى حين يندهش بعض معاصرينا بنفس الدرجة لأن أسلافنا وجدوا هذه الكلات واضحة جلية . فهم يتساءلون عن ماهية تمجيد الله ، وكيف يمكن أن تكون الغاية الرئيسية لكائن أن يمجد كائنا آخر ؟ وفى رأيهم أن معنى الحياة الإنسانية ينبغى أن يصاغ بلغة المصالح الإنسانية ، وإلا أصبحت القيم المعلومة التي يمكن الوصول إليها ثانوية تابعة للقيم غير المعلومة التي لا يمكن الوصول إليها إذلال ، وغموض !

ولعلنا ندعى غموضا أكثر قليلاً فيا يتعلق بهذه الصيغة مما نعانيه فعلا ، إذ تتضمن هذه العبارة روعة معينة واضحة تربط المخلوق البشرى فوراً بالمركز النهائى للأشياء ، كما أن هناك وعداً باستغراق لانهائى سام فى نوع من الخير الذى مها راوغ من الوقوع فى قبضة الحاضر ، فمن المفروض أن يكون صحيحاً ، ودائماً ، ونهائيا . ونحن نعرف أشخاصا ممن ينظرون إلى أنفسهم بهذه النظرة ، ولم يلاقوا ذلة ومهانة ، وإنما حصلوا على كرامة وسلام – وكأن الهدف الرئيسي قلد تحقق – نجدهم وقد احتفظوا حتى سن الشيخوخة بطعم الوجود والاهتمام الذى لا يتزعزع بالناس والأحداث . وهذا يلائم سؤالنا ، ولكنه لا يكاد يمدنا بالعون ، إذا ما كانت عبارات الإيمان بعيدة عن متناول أيدينا . ويمكننا أن نسرد القدر نفسه

YTV - ض Jung: Modern Man in Search of Soul (١)

تقريبا فى جانب المقاتل المسلم فى قديم الزمان وما كان يتسلح به من جنة موجودة كانت تمنحه إحساسا بالجلال إذا ما جندلته النبال والسهام. ولنفرض أنه لا وجود للجنة ، ولا للشعور ، ولا لأشباه ذلك الرجل مطلقا ، فإنه ، على الأقل قد شعر ، حتى النهاية ، أن حياته كانت جديرة بأن يحياها ، وقد تصلح هذه كتزكية عالم نفس لأسطورة الجنة . ولكن شأنها شأن جميع إرشادات وفتاوى علماء النفس ، فلا يستطيع العالم النفسى أن يستوعبها - لأنه ليس فى وسعه أن يغوص بنفسه فى أعاق الأسطورة - وجميعنا اليوم علماء نفس .

ونحن نميل إلى الاعتقاد بأن ثمة شيئا ذا قيمة عالمية فى النظرية اللاهوتية ، إذا ما استطعنا إدراكها . ولكننا فى الوقت الحاضر نلتى بالنظرية جانبا كمشكلة لاكإجابة ، ونتقبل حكم الدكتور يونج بأن فى استطاعة اللاهوتى أن يقدم عونا أكبر للجيل الحالى يمكنه أن يترجم آراءه إلى لغة معاصرة .

أما الفيلسوف، الذي تتمركز مهمته في أن يجعل حديثه وثيق الاتصال بالمعانى اللفظية للطبيعة العلمية – فلم يعتبر مستشاراً عاجزا ؟

وإنى لأفترض أن السبب فى ذلك ، من ناحية ، هو أنه مطبوع على التعميات الواسعة ، فى حين أن هذه المسألة بالصورة التى يتأثر بها أى شخص ، ملموسة وقريبة إلى حد بالغ . فقد يضع الفيلسوف تعريفا أخلاقيا للخير المطلق ، ويجد أن قيمة الحياة البشرية تقاس بالدرجة التى تتضمن أو تطابق تلك الغاية . أو لعله يرسم ، مع هيجل ، مسار العقل فى العالم ويحث الناس على المساهمة فى هذه الحركة العالمية للفكر والمعرفة . وما يقوله ملائم كذلك . ولكن مذهبه الفكرى العظيم يميل إلى اجتياز وتخطى المأزق الفردى بأضيق معانيه ، وهو الذى تتخذ فيه المشكلة صورة إنسانية ، ثم يقلب مشهده العام : ويحدث هذا بالنسبة للفيلسوف وكأن لم يكن هناك شىء هام سوى الحقيقة العامة ، في حين أنه بالنسبة للشخص الآدمى لم يكن هناك شىء هام سوى ما يخصه هو .

كما أن السبب من ناحية أخرى لذلك هو أن ذات الموقف الحاص بالفحص والتحليل المنطقيين يعترض دفع مجرى التيار الحيوى الذى يسبح فيه المعنى طبيعيا .

فالمعنى ، شأنه شأن الشهية ، يظهر فى أثناء تناول الطعام . فهناك كثير من الحكمة في النصيحة العملية : اعمل أولا ، ثم ابحث عن الطعم السائغ بعد ذلك .

ولكن أليس هناك نوع من العبث في اقتراح العمل إجابة للسؤال عن معنى الحياة ؟ في حين أن العمل بذاته لا يقدم أى قرار أو إفادة ؟ وقد تكون الوصفة العملية جيدة في حالات معينة ، وبخاصة للمبتدئين . ولكن إذا ما عمل الفرد ، ثم فقد ملح العمل طعمه ، فلن يملح بزيادة النشاط ! وإذا كان العمر الحاضر يعانى ما لم يعانه أى عصر سابق ، من مرضى انعدام المعنى ، فمن المؤكد أن هذا لا يرجع إلى قصور في العمل ! وبينا يعانى موقف التأمل والتفكير ، الذي يعترض العمل لحظة واحدة ، من تجسيمه الناقص للحياة ، فإنه يعد العدة لعمل أفضل ، وذلك لأن العمل يستخدم دوماً فكرة ما . وليست المسألة اختياراً بين الفكر والعمل ، وإنما بين عمل توجهه فكرة أسوأ وعمل توجهه فكرة أفضل وعلى ذلك فمن المحال أن يكون التفكير ، بطبيعته الخاصة ، عدوا للمعنى .

ومن المحتمل أن تكون علة انعدام المعنى مرض نمو ، أكثر منها مرض فكر ، ثم إن حقيقة أنه علة لا يقدر عليها إلا الإنسان المتمدين المفكر هي حقيقة يثق بها إلى حد ما كل من يعانى العلة .

والإنسان البدائي متحرر تحرراً كاملا من تلك العلة . وما العودة إلى البدائية إلا إحدى السبل التي يسلكها الإنسان المحدث سعيا وراء النجدة والراحة ، معتمداً على النظرية التي تقول إن السر في حوزة الإنسان البدائي بكيفية ما . فمثلا نورمان هول ، وقد تعب مما جلبته الحرب من تورط وارتباك ، اتخذ لنفسه مقاما في تاهيتي ، كما سبق أن فعل جوجان وآخرون من قبل . وبالرغم من ذلك فليس في وسع هؤلاء أن يجردوا أنفسهم من القدرة على التأمل والتفكير ، كما أن تاهيتي أو أي بقعة بدائية أخرى ليس فيها حل للمشكلة أو إجابة عن السؤال ، إذ كيف يستطيع الفرد أن يملك حلا لمشكلة لم يثرها الفرد بتاتا ؟

ونحن نواجه نفس الصعوبة إذا ما جربنا العلاج المشابه الذي اقترحه بيرجسون – وهو الالتجاء إلى بصيرة النفس أو الوجدان لا العقل. فالعقل كما يقول بيرجسون دائما ما يثير المشكلات التي لا يحلها إلا الوجدان ، على الرغم من أنه لن يخطر ألبتّة للوجدان أن يثير أسئلة ، ولكن إذا ما حدث ذلك ، فليس في وسع الوجدان أن يفهم السؤال ولا أن يجيب عنه . فبيت القصيد هو أنه إذا ما حدث أن أثير شك في قيمة الحياة ، لكان معنى هذا الوصول إلى نقطة حرجة في التطور الخلق ، ولا يمكن أن يكون هناك تراجع إلى براءة لا شك فيها ، أو إجابة الا في صيغة السؤال نفسه . وعلى ذلك تشترك الفلسفة بنصيب كبير ، لأن إثارة هذا السؤال وإجابته ما هما إلا الفلسفة .

وسواء أخذت مشورة الفلاسفة أم لم تؤخذ، فلا يستطيع الفلاسفة أن يتخلصوا من المشكلة أو السؤال، ذلك لأن الفلسفة ملتزمة بالنظرية التي تقول إن للكون معنى – وهو الذي تترقب العثور عليه، وإن للحياة الإنسانية، ضمنا، معنى كذلك، وإذا ما كانت إجاباتها قشوراً خارجية، فإن ذلك لا يرجع إلى طبيعة العلة وإنما يعود إلى التعليل السيمين.

وليس هناك إلا بديلان.

فإما ألا تكون هناك إجابة عن السؤال الحناص بقيمة الحياة ، وعندئذ يكون الإنسان البدائى ، ممثل حماقة الطبيعة ، الذى تقوده بسهولة دوافعه الغريزية ، التي يشعر هو أنها مليئة بالمعنى ، أقول عندئذ بكون هذا الإنسان أسعد حالا لسبب واحد هو أنه لا يرتاب فى خدعة الطبيعة . ويكون مقدرا علينا نحن ، وقد أصبحنا شاعرين بذواتنا ، أن نحتمل جزاء ذهاب الأمل الكاذب أو الحادع .

وإما أن تكون هناك إجابة ، وعندئذ يصبح الرجل البدائى معلماً لنا بطريقة عنلفة – فلن يعود بعد مثلا أعلى يستحيل تحقيقه ، ولاستارا يخنى وراءه سرا عميقا ، وإنما شخصا يستعمل فى مواقفه الساذجة بصائر نفسية صحيحة قد يدرك معناها التفكير ، الذى قد يجعله الفشل أكثر حزنا وأمانة ، كما قد يفسر معناها أيضا فى صيغ فكرية ، ليست عديمة العلاقة بالمشكلات المعاصرة .

فالبديل الأول - يرفض بكلمة . فهناك حكمة في التشاؤم ، وفي هذا القرار المشابه الخاص بالفراغ القيمي (مثله مثل ذلك الفراغ الطبيعي الذي كان من

المفروض قبلا أن الكون قد سبح فيه) ، إنها الحكمة وراء تخطيط ومراقبة أوسع نطاقا .

فنى صورة الحياة البيولوجية (الحيوية)، تبدو الحياة كنسق من المناشط الغريزية، نهاية الواحد هو بداية التالى، مكونة بذلك دورة حياة. ولكن الدورة تتضمن أن نهاية حياة هى بداية حياة أخرى.

وهكذا تتتابع دورات الحياة التي هي نفس الشيء على الدوام. ومن وجهة النظر العلمية ، يعتبر هذا الأسلوب في إدراك الأشياء وتصورها نصراً ، إذ أن العلم إن هو إلا إدراك وتمييز لسلاسل متتابعة بين التغييرات المضطربة في العالم ولكن السلاسل تتضمن التكرار ، والتكرار يتضمن إمضاء المعنى . وهكذا يخلف نصرنا النظرى نوعا جديداً من التشاؤم يقوم على أساس أفضل ، ليس هو تشاؤم الشكوى ، وإنما تشاؤم فراغ .

وسنضع هذه النتيجة أمامنا كثيراً فى أثناء نقاشنا . ومع هذا يبدو واضحا أنه لا يمكن أن يكون هناك مثل ذلك الشيء الذى يثبت خلو الحياة من المعنى . فنى استطاعة الفرد فحسب أن يقرر أنه لم يعثر إلى هذا الحد على معنى ، ومن الممكن دائما أن يكون الحطأ فى الاتجاه الذى يسلكه الفرد فى البحث – فالإنسان كان ولا يزال يحاول أن يمتح الماء من آبار فارغة خاوية .

أما البديل الثانى فهو الذى اعتبره صحيحا ، إذ يوجد معنى ، تدركه البصيرة الفطرية فى غير وضوح ، وهو قادر على التعبير المعقول ، مصحوبا بزيادة فى القوة والدفع ، وليس خلواً منها . وسنحاول العثور على مثل ذلك التعبير .

وإذا كانت الفلسفة وهى تبحث عن «الجوهر» تعمد إلى «المذهب الحيوانى»، فإنها تشهد أبلغ فشل لها. وإذا كانت وهى تبحث عن المعنى تعمد إلى «الدوافع الحيوانية» فإنها تعرض خزيها وكأنه عمل عظيم. أما ما يجب أن تأخذ به فهو العودة إلى البساطة والحيوية، ولكن ليس فى صورة تعبير جديد عن مذهب عدم التعقل والتمييز القديم، أو تفريق جديد مثل ذلك الذي يقترحه بين

الحيوية والذكاء. وما نتطلب إلا نقيض هذا – وهو التزاوج مرة ثانية بين القوة الحيوية والذكاء، بعد أن كانا يعيشان بعيدين كل البعد يحاولان الاستقلال والنقد المتبادل

وعلى ضوء هذا الحكم ، فإنني أدعوكم لمراعاة فروق منطقية أجدها نافعة مفيدة في معالجة فكرة المعنى .

the second of the second of

### تمهيدات منطقية

ليس في وسعنا أن نتعمق في بحثنا هنا (وينطبق هذا على قدر كثير من الفلسفة المعاصرة) من غير أن نذكر بعض الآراء العامة عن «المعني».

ليس المعنى شيئا قائماً بذاته: فهو على الأقل مزدوج، بمعنى أن علينا أن نبحث عنه على الأقل في اتجاهين. فعنى الشيء العام يتعين أن يتم البحث عنه في المسائل الحناصة التي يتضمنها. ومعنى الشيء الحناص يتعين عادة أن يتم البحث عنه في المسألة العامة.

فإذا ما سئلنا ، على سبيل المثال ، عن معنى هذا اللفظ العام ذاته وهو الجال » ، فلن نقنع إلا قليلا إذا حاولنا تعريفه بألفاظ تحمل أفكاراً عامة أخرى ، مثل « القيمة » . ولكننا نرى بعض الضوء وقد ألتى عليه عندما نعلم أنه يعنى صفة مثل تلك التى يجدها الشخص فى هذا ، وهذا ، وهذا الشيء الجميل . فالعام يعنى هذه الخصوصيات . ومن جهة أخرى ، إذا ما سئلنا عن معنى شيء خاص ، فإننا غالبا ما نجد أنه له معنى لأنه يمثل إحدى القواعد أو الطوائف العامة . فهذه البقعة الحمراء على الجلد لا تعنى شيئا بالنسبة لك ولى ، ولكنها بالنسبة للطبيب ذى العين الفاحصة تعنى حمى قرمزية . وطيران هذا الطير ولكنها بالنسبة للطبيب ذى العين الفاحصة تعنى حمى قرمزية . وطيران هذا الطير اللهجرة ، ولكن معناه اقتراب الصيف . ووضع هذا النجم على اللوحة الفوتوغرافية إن هو إلا حقيقة بجردة بالنسبة لعين الشخص العادى ، ولكنه بالنسبة للعالم الفلكي يعنى تأييد النظرية التي تقول إن الضوء ينحرف بالجاذبية الأرضية . وكفاعدة ، يمكن أن تقاس قوة الإدراك وقدرة العقل تقريبا عن طريق مقدار المعنى العام الذي يحمله شيء خاص معين .

ومن الواضح أن نظرية تلتى الضوء على أول هذين الاتجاهين الخاصين بالمعنى – الذى يعنى العام عن طريقه الخاص ، طبقا لاتجاه المذهب الوضعى وكأنها الحقيقة كلها. أما النظرية المقنعة فيجب أن تعترف بكلا اتجاهى المعنى ، وتظهر كيف يرتبطان ، وإذا ما فشلت فى ذلك فإنها تدور حول نفسها فحسب وسط البراهين المنطقية القديمة والمعضلات القديمة .

وهذا مثل من مبدأ عام فى الفلسفة سأطلق عليه اسم مبدأ الثنائية (قياسا على مبدأ المطابقة والتناظر فى هندسة المساقط والزوايا). ولن نحاول هنا أن نجعل من هذا المبدأ نظرية أصلية رسمية ، وإنما سوف نستخدمه فحسب كمرشد يهدينا إلى قرار ، مفترضا أن علاقات معينة بين النوعين الأساسيين يمكن أن تفسر فى كل من الاتجاهين بدرجة متساوية من الصحة والصلاحية.

وهكذا تكون الحال بالنسبة لمعنى الحياة – الذى هو ليس معنى تعريفنا هنا ، وإنما هو معنى قيمى . فنى أحد الاتجاهين ، تجد الحياة معناها فى لحظات الخبرة القيمة ، أو المنافع الحناصة – كالمسرات ، والنجاح ، والفوز ، وما إلى ذلك . وهذا هو أكثر معانى الحياة وضوحا وحسا . فكل منفعة خاصة تكون الطريق الذي يؤدى فى إلنهاية إليها بالمعنى . فإذا كنت صيادا ، فإن معنى ما أفعله الآن هو قتل الصيد فى النهاية ، أو الوليمة التى تقام بعد القتل ، أو التفاخر ببسالتى وتمجيدها مما قد يستمر طويلا إلى ما بعد الوليمة . وهكذا ، فإن مجموعة الآمال الحناصة عند الفرد تعد المعانى للمركب الكلى لجميع تلك المناشط التى تؤدى النها ، حتى ولو لم تتحقق قط . ولكن المعنى الحقيق لا يوجد إلا فى اللحظات التى تبلغها فعلا ، فى لحظات من الخبرة التى نهناً بها ، أما المعانى الأخرى جميعها التى تبلغها فعلا ، فى لحظات من الخبرة التى نهناً بها ، أما المعانى الأخرى جميعها فهى ثانوية فرعية .

ومن جهة أخرى ، فقد يخطو الفرد في تساؤله بتعقل خطوة أبعد ، فما الذي تعنيه هذه المتع التي تتم فيا يشبه اللحظات ، منفردة أو مجتمعة ؟ وإن هذا لسؤال محير ، وملتو نوعا ما لأول وهلة : فلو أن الكد ، والألم ، والتعويق ، تعني كلها المتعة التي تأمل أن تنتهي إليها ، فلم آذن نجافي هذه المتعة ونقترح أنها تعني شيئا آخر ؟ إن المتع تعني نفسها وتلك هي نهاية الأمر . وهناك تحريف أو التواء منطقي في السؤال عن معني « الحياة ككل » ؛ فالحياة تشمل معاني – ولكن ليس لها

معنى خاص بها ! بيد أن هذا بالضبط هو ما يضعه الباحث عن معنى الحياة عادة نصب عينيه . وهو يبحث عن إجابة له ، ليس بالاتجاه نحو عدد أكبر من هذه اللحظات والمواقف ، ولكن فى الاتجاه المضاد ، نحو نوع من العلاقة بين حياة إنسانية فردية ووحدة كاملة أكبر.

وفى أحد الاتجاهين ، يرقى المعنى من الأجزاء إلى الكل ؛ فالحياة لها معنى إذا كانت تشتمل عدداً كبيراً من هذه المواقف المرضية – فقيمة المواقف تلوّن الإطار اللهى توضع فى داخله . وفى الاتجاه الآخر ، ينحدر المعنى من الكل إلى الأجزاء . فالحياة البشرية لها معنى إذا ( بل ليس لها معنى إلا إذا ) كان هناك معنى كلى فى العالم الذى يمكنها أن تسهم فيه بنصيب .

وهناك عداوة تقليدية بين هاتين النظريتين، وقد دعى الناس للاختيار بينها . فاللذة ، مثلا ، كانت ولا تزال تنظر إليها الفلسفة بعين النقد والتجريح . والسبب الرئيسي في هذا أنها متعة خاصة بموقف أو لحظة ، فهي على ذلك سريعة الزوال: فقد قيل، إن المعنى الصادق كله يتفرع ويشتق من الكل – سواء أكان تطور الجنس ، أو تحقيق المثل العليا ، أو أغراض الله . ولكن الرجل ذا العقل التجريبي يوجه النظر بحق إلى غموض هذه الوحدات الكاملة ، بل وأبعد من هذا يلفت النظر إلى ظاهرة أخاذة - هي الزوال الظاهري للمعني عندما ينتقل الفرد من وحدات كاملة صغيرة إلى وحدات أكبر في حياته الخاصة . ومن السهل أن يعبر الفرد عن معنى ما يفعله اليوم في صورة ما يتوقعه الفرد غداً: أما معنى مناشط هذا العام بالقياس إلى مآرب الحياة البعيدة فهو أمر أكثر صعوبة في التعبير ! وإذا ما صمم الفرد على التساؤل عما يمكن أن يكون معنى هذه الخطط البعيدة في غرض الحياة الكلي – فإن الفرد يلهث وراء إجابة . فالفتاة التي حدد ميعاد عرسها تعمل بجد في إعداد جهازها لأنها تدبر أمر زواجها ، فإذا ما سألتها لَمَ تَتَزُوجٌ ۚ ، فَقَد يَتِبَادُر إِلَى ذَهُمُا أَنْكَ أَبِلُه ، وَلَكُنَّهَا قَدْ تَتَفَضَّلَ بِأَجابِتُكَ أَنَّهَا تَأْمَلُ أن تكون لها أسرة تعني بأفرادها . . وإذا ما تساءلت بعدئذ أكثر من هذا لم تدبّر أن تكون لها أسرة تعني بأفرادها ، فيحتمل أن تتضجر ، لسبب أساسي هو أنها

ليس لديها ما تقوله . إذ أن المعانى الكبيرة سريعة الزوال . أما مصدر المعنى الذى يمكن إثباته وتحقيقه فهو الشيء الخاص .

ويتطلب إذن مبدأ الثنائية أن يكون أسلوبا المعنى كلاهما صحيحين. فاللذة مهمة . وإننى لعلى استعداد أن أقول ، مناقضا التقليد الفلسنى ، إن اللذة شرط ضرورى لمعنى الحياة . وهناك صحة وسلامة فى المعنى العام الحالى من التفكير والذى طبقا له تعنى الحياة الوجبة التالية ، والكفاح التالى ، والفوز التالى ، وبالتأمل فى الماضى ، تعنى أيضا الحاصل الحبرى لمثل تلك اللحظات والمواقف وبالتأمل فى الماضى ، تعنى أيضا الحاصل الحبرى لمثل تلك اللحظات والمواقف كلها ، مع الاتجاه إلى نسيان أو تقليل القيم السلبية . فصياد السمك لا تشغله أية مشكلة عن معنى الحياة مادام هو عاكفاً على ما قد يحدث فى اللحظة التالية . ولا يحط من قدر هذا الموقف أن يقال إنه الموقف الحيوانى ؛ فالمعنى الحيوانى إن هو إلا جزء من معنى الحياة .

ووجه النقص فيه أنه ليس الكل ، وبقيته ليست في نفس الاتجاه ! وذلك هو أساس المعضلة . فالمعنى الذي يكمن في المتع الخاصة يهيىء نظرية صريحة واضحة ! فجميع أصحاب المذهب النفعي ، والمذهب العملي ، في وسعهم أن يتخذوا عشا أو ملجأ لهم بين فروعها الوفيرة . وهي تستبعد النظرية الأخرى ، لا بنقضها ، وإنما بتنحيتها . وبالرغم من ذلك ، فن الصحيح أيضا أن المعنى ينحدر من الكل إلى الأجزاء .

أما مرض انعدام المعنى الذى يفسد بعدواه زماننا فيرجع ، كما أعتقد ، أساسا إلى الحقيقة التى تقرر أنه ما دام هذا المظهر الثانى للمعنى قد أغفل ، فقد وضعت الحياة البشرية ، خلال الخطوات الطبيعية لتقدم العلوم ، فى سلسلة من الإطارات الكلية التى هى أصلا خلو من المعنى – ذلك لأن مهمة العلم ليست معالجة المعانى ، وغفلة العصر هذه قد التهمت وحطمت الأسس التى يقوم عليها ما بناه من معان . فالكل الخلو من المعنى يتضمن جزءاً خلواً من المعنى .

ولقد وضعنا الحياة البشرية في صورة فلكية ، لا تتضمن بالتحديد أي معنى . وقد حللنا أنفسنا تحليلا نفسيا كأشياء لها طبيعة مادية – وعلى ذلك فهي خلو من المعنى. وقد حللنا أنفسنا تحليلا بيولوجيا كذلك (خاصا بعلم الحياة وأسبابها) كنتاج للدوافع الطبيعية ، التي تؤدى إلى دورات الحياة – وهي كذلك خلو من المعنى. وقد صبغنا أنفسنا عمرانيا بصبغة إحياء التراث الإنساني القديم الحناص بالعون المتبادل ، للوصول إلى أهداف حيوية ، يستطيع علم النفس أن يزودنا من أجلها بأنماط السلوك ، وما هذا إلا جزء من المشهد الفلكي ، الذي هو خلو من المعنى. وكل هذا نتيجة لعملنا الفكرى البالغ التمجيد ، ولفكرنا العلمي ، المسلم به كجوهر الفلسفة وخط أساسها.

ونحن في مركز يماثل تماما مركز المريض الذي وصل قرب منتصف الليل إلى باب معهد علاج الاضطرابات العقلية ببرلين، وبعد أن أيقظ هيئة إدارة المعهد ، طلب السماح له بالدخول بحجة أنه يشكو من اختلال عقلي : إذ صرح بَالأَلمَانِية قَائلًا « إنني مختل العقل » لم يكن هذا إلا مُوقفًا شَاذًا ، إذ أنه ليس من المفروض أن يعترف المرضى ذوو العقول المختلة بمرضهم ، وبهذا تقضى القواعد بأن يحرر الأطباء شهادات تقرر ذلك ، ولكن لما أخذ هذا المريض يعترف بقصوره العقلي ، لم تر السلطات المسئولة عن تلك الحادثة الطارئة داعيا للتصميم على أن يأخذ الروتين (العمل العادي الرتيب) سيره: فسمح للمريض بالدخول ، وأثبت الفحص الذي تم عقب دخوله أن تشخيص المريض لحالته كان صحيحاً . ولكن المسألة أصبحت قضية قانونية محيرة ، ترتكز ، بل تدور حول النقطة التي تقول بما أن المريض قد شخص مرضه تشخيصا صحيحا، فلابد أنه قدكان ، بقدرته هذه ، عاقلا لحظة دخوله إلى معهد العلاج . فقد كان في وسع المحكمة أن تعامل العقلاء وغير العقلاء أيضًا ، ولكنها لم تكن لتستطيع أن تتعامل مع شخص واحدكان عاقلا ومختلا في آن معا . وبالرغم من ذلك يبدُّو أن هذا هو المأزق الذي نتورط فيه ، فبينا نستمتع بكمال سلامتنا العقلية ، إذا بنا قد حكمنا في تعقل على أنفسنا بأننا جنس خلو من المعنى . فلا عجبَ إَذَنَ أَننَا نَنَاصُرُ وَنُرْعَى الْمُحَلِّينِ النَّهُسِينِ .

وقد يكون من الصواب أن نتفرس في هذا الموقف بدقة أكثر نوعاً ماً ، وبعدثذ بتساءل عما إذا كانت هناك معان قد أغفلت في ذلك المشهد الكلي .

# العلم والخيال

ليس العلم بوجه عام مسئولا عن الوجوه التي يستخدم فيها الناس نتائجه ، سواء أكان هؤلاء الناس فنيين أم مفكرين . فالعلم يهتم بالحقائق ، لا بالمعنى القيمى لهذه الحقائق . وكادة تتكون من الحقيقة ، يحتل العلم في وقتنا مركز عمل عظيم وأخلاق لا ريب فيه . فإذا ما أساء الناس إلى تفسيره ، كانت تلك تبعتهم ، لا تبعة العالم .

وعلى الرغم من ذلك ، فهناك علم واحد لا يمكن أن يقال عنه هذا القول بنفس الحرية ، ألا وهو علم النفس . والعقل البشرى إن هو إلا ملاحق للمعانى والقيم ، وعلى ذلك يصبح علم العقل بحثا فى قبول المعنى والتسليم به . ولقد شجع اتجاه هذا العلم جمهرة الناس ، وإدارات الكليات فى أمريكا وألمانيا ، على الاعتقاد بأن له من الضوء ما يلقيه على هذا المبحث .

ومن المحتم علينا تبعا لذلك أن نلحظ أنه بقدر ما ينجح علم النفس في طموحه ليصبح علما طبيعيا ، فإنه بذلك القدر تماما يصبح صفر اليدين فيا يتعلق بالمعانى . (١) فالمثل الأعلى لعلم النفس كعلم طبيعى هو أن يحول المظاهر العقلية إلى أنماط من السلوك ، التي هي في تعليلها النهائي ليست إلا أحداثا في تاريخ الطاقة ألعام . وقد يكون الكيان المسمى « بالشعور » قائما هناك ، ولكنه لا يتوغل في الصورة كعامل تعليل . فما من حدث يحدث بسبب الشعور ورغباته ، وإنما يحدث الشيء لأن القانون السديد المتعلق بعلم وظائف المخ يتطلب هذه النتيجة . ولما كان « القانون » على غير دراية بما يفعل ، ولما كان كل

<sup>(</sup>١) من الناحية العملية ، يتخذ علم النفس اتجاهين ، فإما أن يتجه ناحية الطبيعة ، ولعل ذلك في صورة المذهب السلوكي ، وهذا مثال واضح للكمال ، وإما أن يتجه ناحية وصف غرضي مصحوبا يتأمل باطني للمعلومات . وإنى أتحدث هنا عن الأمثلة الخالصة من الاتجاه الأول .

المعنى إن هو إلا معنى من أجل الشعور ، فإن المعنى يبعد ويحذف من الصورة التى العلمية . وهكذا يكون علم النفس الذى يتميز بأنه علم طبيعى ، بالضرورة التى تستلزمها طريقته ، وصفا لما له معنى فى صورة ما ليس له معنى .

ونجد الآن أن طرق علم النفس وفروضه السائدة مشروعة تماما مثل تلك الطرق والفروض الخاصة بأى علم آخر. وتفرضها عليه قسرا إلى حد ما طبيعة المحاولة التي يقوم بها لملاحظة وقياس العقل ، الذى لا يمكن لأى شخص خارجي أن يلاحظه مباشرة أو يقيسه . ويضطر علم النفس أن يستبدل بالعقل المخ ، أو الكائن بما له من علاقات ببيئته – وهذه يمكن ملاحظتها وقياسها . وتثبت صحة هذه الأنواع من البدل في أغراض كثيرة ، كما ينشأ منها مادة هامة من الحقيقة . ولعله أكثر مما يجب أن نتوقع من العالم النفسي ككائن بشرى أن يذكر جمهوره في كل لحظة وعند كل عمل يقوم به (أو يذكر طلبته أو نفسه) بأن نتائجه ، كصورة للعقل البشرى ، ليس فيها إلا عيب خطير واحد ، يتمشى مع الفروض الناجحة ، ألا وهو أنها مجردة من المعنى تماما ! ولكن لما كان المعنى هو اهتمامنا الراهن ، فعلينا أن نصمم ، بطريقة فظة نوعا ، على هذا الواقع ، هو اهتمامنا الراهن ، فعلينا أن نصمم ، بطريقة فظة نوعا ، على هذا الواقع ، وعلم نفس طبيعى ، اعتبر قبلا الحقيقة التي تتمثل فيها الطبيعة البشرية ، يمكن أن يصبح مرشدا يؤدى إلى إفلاس وطنى وعقلى وخلق ، لا إلى قيادة ورقابة اجتماعية .

وتنحصر قيمة نتائج العالم النفسي في أنها تفسير لأخطائنا – أى لماذا نسىء التصرف والسلوك ، أما عيبها فهو أنها لا تستطيع ألبتة أن تفسر لماذا نسلك الطريق السوى . وبالنسبة للمجرم أو المريض باختلال الأعصاب ، فإنها لتعزية كبيرة أن يعلم أن ما فعله إن هو إلا نتيجة آثار ميكانيكية خاصة ، ويمكن معالجتها طبيا ، مثل أى حقيقة أخرى تتعلق بالطبيعة . فهو يلجأ إلى المحلل النفسي مفضلا إياه على الفيلسوف الخلق أو الكاهن ، والدافع الكبير إلى ذلك هو أنه يفضل أن يعتبر انحرافه ظواهر طبيعية ، لا نتائج إرادته . ولكن لبرء المريض باختلال لأعصاب أو المجرم ، يجب أن يرد ثانية ، بطريقة ما إلى عالم المعانى ، الذى

يخضع فيه سلوكه للمعايير والنماذج الأساسية . وإلا فإنه يصبح أسوأ بكثير عماكان من قبل –كما هو شأن الكثيرين – وذلك لأنه قد تحول فى عينى نفسه وصار آلة ذاتية الحركة أو إنسانا ميكانيكيا ، كل وجوده خلو من المعنى .

وعندما يبلغ علم النفس التطبيتي مرحلة شعور واضح بالمركز الذي يشغله ، فانه يميز هذه الحقيقة . ويشعر الأطباء النفسيون والمحللون النفسيون الذين يتميزون بالصراحة والأذهان الصافية ، من أمثال الدكتور يونج ، أو حديثا الدكتور لينك في قطرنا ، أنهم ملزمون بإعلانها ، بالرغم مما يسببه هذا من ضيق وغم عند بعض زملائهم المارسين. ويشير يونج إلى أن جميع مرضاه الذين تزيد أعارهم على الخامسة والثلاثين عاماً - وذلك يعني غالبية مرضاه - يعانون - في واقع الأمر - من هذا السبب وحده : وهو أن حياتهم ليس لها معني بالنسبة لهم . (ويذكر أيضا أن جميعهم قوم متعلمون ، وبالرغم من أنه لا يضع هذه الملاحظات معاً ، إلا أنها تتعلق بعضها ببعض معاً ) ثم يضيف بعد لذ أنه كمعالج لا يعرف ماذا يحبرهم ، كما لا يعرف أى معالج نفسي على شاكلته! وقد أتى هؤلاء إليه لأنهم قد سمعوا عن العقل الباطن « الذي ، باعتباره منطقة خفية في أمان من التحاليل المهلكة التي تقوم بها عقولنا المغالطة ، وقد يكون فيه الشفاءكما أن فيه المرض سواء بسواء » ويقول الدكتور يونج الأمين ؛ « لابد أنه من المريح لكل شخص ذي عقل رزين جاد أن يسمع أن المعالج النفسي كذلك لا يعرف ماذا بقول ، » (۱)

ولكن الدكتوريونج يعرف نوع الشيء المطلوب ؛ إذ يجب أن يحصل المريض على معنى لحياته . فإذا لم يعرف المحلل النفسي المعنى الحقيق ، وإذا لم يحصل المرضى في الأغلب على شيء من الدين ، فإن أفضل ما يمكن أن يفعله هو أن يجعل الخيال يلعب دوره . ولهذا السبب يتحدث يونج عن « التحليل الشافي » — إذ المعنى الخيالي مع هذا إن هو إلا معنى أيضا ، ويجد يونج في طرق فرويد وأدلر نقصا لأنها تعزو « قيمة ضئيلة للغاية إلى العمليات المصطنعة الخيالية » .

YTV . ص Jung: Modern Man in Search of Soul (١)

والآن من الأهمية بمكان أن نلحظ أن الأستاذ جون ديوى يصل جوهريا إلى نفس النتيجة ، ألا وهى أن الوصول إلى معنى الحياة لا يكون من خلال العلوم ، وإنما عن طريق الخيال – وهى نتيجة تبدو لى من وجهات مختلفة انصرافا مقبولا عن المواقف التى قد كان من المفروض أن ارتبطت بها شخصيته .

أما الطبيعة الخاصة بفلسفة الذرائع (الخاصة بالوسيلة والأداة) فإنى أفهمها على هذا الوضع ، وهو أن الأفكار تعنى ما تؤدى بنا إليه – فالفكرة العامة تعمل كأداة ترشد العمل إلى نوع من الخبرة الخاصة حيث تتحقق فيها هذه الفكرة العامة . فالعام يعنى الخاص . ولكن فى الكتاب الصغير العظيم الذى ألفه ديوى بعنوان عقيدة مشتركة ، يسير المعنى فى الاتجاه الآخر ، فتبدو الخبرات الخاصة كذرائع للأفكار . ويوجد معنى الحياة فى العمل على تحقيق الغايات المثلى ، وهذا معناه فى عبارة أخرى ، فى محاولة تجسيم هذه الغايات عمليا . ولكى يجد الفرد حياته متكاملة ، على ذلك لها أهميتها ومعناها ، يجب عليه أن يبلغ النقطة التى عندها كما يقول ديوى ، تتحكم فى السلوك مثل معينة تظهر فى الخيال . ولنتطلع فى شئ من التدقيق إلى التعليل الذى يؤدى إلى هذه النتيجة . والسبيل التى يسلكها ، كما أفسره ، ينحصر فيا يلى :

الغايات المثلى توحى بها الخبرة – وفى معظم الحالات نقائص الخبرة التى تولد فى عقولنا أفكاراً تتعلق بأشياء أفضل . وبهذا الشكل لا تتحكم المثل ، فهى مشتة ، عرضية ، متباينة ، ويجب أولا أن تضم فى وحدة عن طريق الخيال . كما أنه يجب أيضا أن يؤخذ فى الحسبان أنه من الممكن أن يتم تحقيقها فى الكون (الذى هو نفسه ، كما يعتقد ديوى ، وحدة كاملة خيالية ، لا وحدة معلومة ) . ثم إن هذه الصورة المعروضة يجب أن تعتبر وكأن لها سلطانا ذاتيا على ولائنا . وبهذه الطريقة فحسب يمكن أن تكون أنفسنا الشخصية متكاملة ، ذلك لأن النفس ، أيضا ، ليست وحدة معلومة فى خبرة – فالوحدة الوحيدة التى فى امكان النفس أن تحرزها أو تحصل عليها هى وحدة المدف – ولا يمكنها أن توجد نفسها عن طريق تصميم خامد . ويجب أن يكون هناك هدف ما يتميز جوهريا نفسها عن طريق تصميم خامد . ويجب أن يكون هناك هدف ما يتميز جوهريا

بالخير إلى حد أن الفرد يشعر وكأنه قد استدرج إلى « نوع من الاستسلام والإذعان »: فالفرد تقهره مطالبته الفطرية بقيمة مثالية. وليست النفس التجريبية العادية متكاملة حقا ، وليس لها والحالة هذه أى معنى كلى : ووحدتها يجب أن تأتى إليها من الحارج ، أشبه ما تكون « بتدفق من ينابيع فيا وراء الغاية » وعليها ، باختصار ، أن تتوحد بواسطة التزام وتعهد ، أى عن طريق اقتناع « بأن غاية ما ينبغى أن تسيطر على السلوك » ويشوب هذا الاستسلام شيء من طبيعة التصرف المبنى على الإيمان والعقيدة ، وذلك لأنه ، بالرغم من أن المثل ليست غريبة على الكون الذي يحفزها في نفوسنا ، فليس هناك ما يضمن وجوب تحقيقها بنجاح : « فالنتيجة ليست ملك أيدينا » . وبالرغم من أن المثل الأعلى قد لا يتحقق عمليا البته ، إلا أن الإمكانية الكاملة للمعيشة المستقرة الموحدة تعتمد على القدرة البشرية على وضع النفس الحاصة بالفرد في خدمتها باخلاص .

والآن فإن فكرة الاستسلام هذه لمطالبة مثالية بالاستقرار ، كما يؤكد ديوى ، خلال جميع أنواع التقلبات بسبب سلامة النية ( ذلك الموقف الذى يبدو أن المذهب التجريبي قد تلاشي منه ) ، أقول إن فكرة الاستسلام هذه لا يمكن أن تعنى إلا أن القيم التي تلازم المواقف لم تعد عناصر هامة تلعب دورا في معنى الحياة . فعلى الجزء الآن أن يحصل على معناه من الكل ، وعلى ذلك الكل أن يظهر لنا في الحيال .

وما الذي جرَّ ديوى إلى هذه النظرة من الأشياء ، هذه النظرة عديمة الوسيلة والأداة أصلا ؟ لا شيء سوى العقم الكامن في الطبيعة المادية ، بينا الجنس ينتج ويفسر منطقه . فإذا ما كان العالم غير مكترث ، لأضحى الإنسان وحيداً بقيمه ، وليس أمامه ما يفعله سوى إقامة مأوى له ، في تحد إذا أردت القول ، ولكن على أية حال يكون مفعا بتلك الإرادة التي تنتفع بأكثر ما يمكن من الأشياء التي ينحصر جوهرها الحقيق في العزلة واليأس . وليست « الصلات التي تربط الإنسان بالطبيعة والتي يشيد بها الشعراء على الدوام » متلائمة في مثل ذلك

العالم ، كما لا يمكن أن ينتظم أى « احترام طبيعى » . أما إذا كان للحياة البشرية أن تعتمد فى جد ورصانة ، كما يحث ديوى ، على صلتها بالعالم المحيط بها « عن طريقي الاعتاد والعون معا » فإنه يتعين علينا أن نعبر فوق الشعر ، والقصص ، وأساليب الخيال الأخرى إلى الحقائق الموضوعية لتلك العلاقة .

وإذاكان ديوى يأبى أن يخطو هذه الخطوة إلى ما وراء الطبيعة ، فلا شك أن ذلك يرجع إلى أنه يدنو عندئذ دنوا خطيرا من مذهب ما فوق الطبيعة ، الذى يرفضه أكثر مما يرفض الطبيعية المادية . ولذلك فهو يقترح أن يعتمد ، معنى الحياة ، على نصف عالم من الخيال .

ويتساءل المرء في عجب : إذن أليست محاولة ديوى تزويد الحياة بمعنى ، مثل ذلك المعنى الذى تحدث عنه يونج ، محاولة دائرية ؟ وعلى المرء أن يكتمل عن طريق التسليم بقيمة خارجية ، ولكن النفس يجب بادئ ذى بدء أن تشكل ، في الحيال ، تلك القيمة الخارجية ، ثم تمنح العالم المحيط عديم التوصيل السمة الخاصة بكون ما . فهل يمكن الولاء البشرى أن يكون ملزما بشئ قد بذل جهدا بالغا في صناعته . وهل يمكن « التسليم » المطلوب لإله من صنع المرء الشعورى الخاص أن يتم بإخلاص وينفذ بغير تصنع ؟

### تجربة الحضارة الغربية

يتفق ديوى ويونج على الحكم الثابت الصحيح بأن علم الرضا والقناعة بما يساير المواقف واللحظات لا يمنح الحياة أى معنى كامل كلى . ويرى الاثنان أن قيمة الأجزاء يجب أن تأتى من الكل ، وأن الصور التى تظهرها علومنا ، بالقدر الذى تصل إليه فى بنائها ، ليس لها معنى تقدمه من مصادرها الخاصة ، وأنه ليس من حقنا أن نتوقع ذلك المعنى .

وكلاهما يلوذان بالخيال الذي يبني المثل لكي يسد هذا النقص في العلم. وهكذا قد تكون المثل تركيبات حيالية ، ويمكن اعتبارها صورة قد وحدها الحيال . ومع ذلك أيضاً يمكن أن يؤخذ في الاعتبار أنها تنمير بصحة موضوعية خاصة بها . وكان أفلاطون يميل إلى أن يجعل لهذه المثل رونقا في عالم خالد بمفردها ، عالم أكثر واقعية من العالم الذي يحيط بنا ، فالواقعية المعاصرة تتسم بنوع من الانعطاف والميل إلى الاعتراف باستقلال هذه المثل ،إن لم يكن بأفضليتها . ولكن بالرغم من أن هذا العالم المنفصل لا يعاني من كونه حصيلة خيالنا الخاص، فإنه يتميز بنقطة ضعف مشابهة هي استفادته ورجوعه إلى الشنون البشرية. فهو « باق » ولكنه لا يؤدى أى عمل. وإن هذا القصور فحسب هو الذي أدى إلى الفلسفة العملية في المقام الأول. وليست المثل طبقًا لها حقائق واقعة مستقلة يمكن تأملها ، وإنما هي إمكانيات عملية يمكن تحقيقها . وليست هي مجردات ومعنويات خالدة ؛ إذ ليس هناك إمكانيات بالنسبة لنا سوى الإمكانيات التي نفكر فيها . وعلى ذلك فعندما يريد ديوى أن يهي لها في الطبيعة منزلة من نوع ما ، فإنه يقع طبيعيا في حيرة وارتباك ؛ ذلك لأن اعتبار الطبيعة مهمة فعلا بالمثل معناه تحويل الطبيعة إلى ما فوق الطبيعة . وكذلك نجده يترك منزلتها بهمة. ويشك المرء فى أن ديوى تمشيا مع مبادئه ونظرياته ، يفضل أن يسلم هذه القضية المتعارضة إلى التجربة . ولحسن الحظ فقد أجريت التجربة من قبل . وما هى إلا التاريخ الكامل للحضارة الغربية . وعلى المرء ، طبعا ، أن يفسر هذا التاريخ . وإنى لأعرض فيا يلى تفسيرا غير تقليدى للتاريخ معاونة للفلسفة التجريبية .

يبدأ تاريخ أوروبا في فترة من اليأس بالنسبة إلى قيم الحياة التي تحددها المواقف واللحظات – وتلك الصورة أشبه ما تكون تماما بالصورة التي يسير عصرنا الحالى في طريقه إليها . فكانت تسود روح تحول وابتعاد عن لوازم الحياة الحيوية والاجتاعية ، ناشئة من وفرة في الخبرة ، ومعبرة عن تلك الخبرة بطرق متنوعة الأشكال . ودائما ماكان الحكماء يحذرون الجنس البشرى من الإفراط في اللذة ، لأن الانفاس من المرجح أن يجلب الألم . ولم يكن لهذا التحذير بتاتا أثر بالغ على الجنس البشرى المفعم بالدوافع . ولقد قام رجال أكثر حكمة بنشر التحذير نفسه على أساس آخر ، ألا وهو أن الانغاس من المرجح أن يجلب العار ، وهذا اعتبار مختلف للغاية . فالشراهة البدنية المادية ، مثلا ، كانت تعتبر العار ، وهذا اعتبار مختلف للغاية . فالشراهة البدنية المادية ، مثلا ، كانت تعتبر عبر متلائمة مع الكرامة والعزة . فلا يمكن المرء أن يصبح السياسي الفطن الذي به عبر متلائمة مع الكرامة والعزة . فلا يمكن المرء أن يصبح السياسي الفطن الذي به بتاح حتب أو الإنسان النبيل الأسمى الذي نادى به كونفوشيوس إذا لم يملك زمام الشهوة .

وأخيراً ، عن طريق تحليل كلى جوهرى أكثر درجة ، يتضح أن الرغبة نفسها هى العدو ، حيث إنها تتضمن بالضرورة من يعانى من الناس . وبعكس مظهر البوذية حكم الشرق واسع الانتشار الذى يقضى بأن الإغراء البيولوچى (الحيوى) مضلل – فهو عش للوعود الكاذبة ، التى لا تؤدى إلا إلى بؤس أعمق ، وتزيد الظمأ فى الوقت الذى ترويه ، وتثبت الحلقات التى تربط المرء بالوجود فى اللحظة التى يظن المرء أنه يفصم عراها . ولقد أصبح الناس المتحضرون يشكون فى الرضى الذى يتبع المواقف ، ولما كانت الرغبة لا تزال باقية ، فقد أقاموا من الأنظمة ما ينفرهم ، لكى يخلصوا أنفسهم من سحر الرغبة باقية ، فقد أقاموا من الأنظمة ما ينفرهم ، لكى يخلصوا أنفسهم من سحر الرغبة

الخداع. فاليوجا وممارسة طقوس زن Zen (٥٠)، والمسلك السلبي للصوفيين، كلها تقوم على هذا النفور من الجذب المباشر للقيمة الطبيعية.

والآن فمن الجدير بالملاحظة أنه بينا هذه الأنظمة المؤدية إلى النفور في الهند والشرق الأقصى تدفعها رغبة في الهروب من المعاناة حتى ولو بلغ بها الأمر الهروب من الوجود نفسه ، فإن النظامين العظيمين اللذين تحولًا تجاه الغرب كانت لها دوافع مختلفة للغاية . ولم تكن تملك الرواقية ولا المسيحية تجنب المعاناة ؛ إذ كانت تشغلها صفة الشخص وحاله إلى درجة كبيرة جعلت منها مخدراً نسبيا للآلام واللذات . فكان الرواقيون يطلبون الحرية الباطنية وضبط النفس – إذ كانَ امتلاك تلك الصفة البشرية الشامخة وهي عدم القابلية للانثلام هو الذي يجعل الحياة جديرة بالعيش - ولكي تكتسب هذه الصفة كان من الواجب أن تعرف الرغبات الأكثر مادية مكانها . أما المسيحيون فكانوا يطلبون تجنب الحطيئة ، لكي يكونوا لائقين لعام آخر . ومن أجل أن ينالوا هذا الخير المادى الذي كانوا يشعرون به في خيالهم وكأنه موجود على الغالب ، لم يكونوا فحسب قد تحولوا شطراً عن الأشياء « التي تجد في طلبها الأمم » . وهم ينظرون إلى هذا العالم في ازدراء ، وإنما غالبًا ما كانوا كذلك متعطشين حقا للمعاناة - تلك الصور من الاضطهاد والاستشهاد التي كان معلمهم قد وعدهم من قبل بها ثواباً ، كما أسماهم المطوبين إذا ما تعرضوا لها !

فليس أمامنا إذن ، في كل من الرواقية والمسيحية إلا تجربة في الانفصال ( الانفصال عن كل المتع التي تخلقها المواقف رغبة في تحقيق نوع من الخير الكامل الذي يتضمن التكامل الذاتي ) ، أقول تجربة تم تنفيذها في بطولة على أيدى أعداد وفيرة من الأفراد ، وانتقلت بروحها إلى فترة تكوين أوربا .

وكيف سارت تجربة الانفصال هذه ؟ لقد كانت ، إذا ما تمسكنا بنصها الحرفي ، تجربة فاشلة . وأصبح من الواضح أمام العقل الأوربي أنه يستحيل على

 <sup>( \* )</sup> طائفة يابانية تنتمى إلى المذهب البوذى وأتباعها يدعون إلى رياضة النفس بالتأمل والاستنارة
 عن طريق المعلومات غير المنطقية المتناقضة و المترجم و.

الإنسان أن يرفض المتع الحيوية والاجتماعية ويحتفظ بقيمه فى الحياة . وكانت هذه الفترة كلها نوعا من كابوس الاهتمام بأمور العالم الآخر الذى أخذنا نضيق منه الآن فحسب .

وعلى حقيقة هذا الفشل يتفق الجنس البشرى الآن اتفاقا تاما ، وأصبح هذا التعبير واحدا من التعبيرات غير الصالحة في لغتنا . وعندما يسجل ماركس وباكونين اتهاما للدين ، فإن هذا هو ما يجذب انتباهها ويشده . فالتحول أو النفوريتم في غاية الإتقان ، ولكن لا يزال علينا أن نتفق على علة الفشل ومداه . فلنتطلع قليلا إلى وجه من التاريخ لم يسجل ألبتة ، ولكنه أعمق من تاريخ الأفكار ، ألا وهو ، تاريخ الشعور والتأثر – الشعور السائد بالمذاهب والحقب .

وكانت الرواقية تطلعا حيال عدم التأثر استناداً إلى الخوف من الانفعال ، أو قل كانت هي رباطة الجأش القائمة على انزعاج ثابت أولى - هو الخوف من التعرض للاضطراب والتهيج . ولم تستطع الرواقية أن تعمر لأنها لم تكن متقلبة غير ثابتة باطنيا فحسب ، وإنما لأنها كانت كذلك ، بالنسبة لكل فرد ، مقفرة وحيدة - مقفرة بشكل لا يحتمل .

وإن الذات التي تضبط نفسها ، وتحترم نفسها ، الذات الفخورة برباطة جأشها ، والمتحررة من الخوف ، والجامدة في أحكامها عن القيمة ، مستمتعة لحظة بعد لحظة بالسيادة الخاصة « بقوتها العقلية المسيطرة » – هذه الذات يجب كذلك أن تكون متحررة من أية اتصالات يمكن قطعيا أن تعكر صفوها .

فالحياة يجب أن تستمر ، ولكنها تسير بالقاعدة والعلاقة ، وليس بالدفع . أما الحياة التي تخشى دوافعها الخاصة فهي شئ أقل من الحياة ، وشئ يوصف بأنه أقل تحررا .

وهكذا نجد أن الرواقيين – العظام ، المحافظين ، المنفصلين ، المنفردين ، الأبطال ، ينطلقون من سجونهم الباطنة ويسعون وراء صحبة مثلي كصحبة القدر ، أو صحبة زيوس ، إن لم تكن صحبة البشر «أرشدني ، يازيوس ،

آخر تجاه التصوف (مذهب الحلول) الذي هو هروب من الوحدة إلى الأوحد! وقد كان الهدف الوحيد من هذا هو كسب عون إلهي أو خلق معين في العزلة والانفعال، وليس الحصول على وفاق حقيقي خالص مع هذا المحيط البشري من التوفيق والجور العارضين. فلم تستطع الرواقية أن تربط نفسها بصلات، وكحركة، لا كتأثير قوى، خبت وتلاشت.

وأنت ، ياقدر ! » وتميل الرواقية من جانب تجاه الغيرية ( الإيثار ) ومن جانب

أما الانفصال المسيحي فقد عمّر مدة أطول – لأنه راجع جزئيا ، فيما أحسب إلى أنه ، كان متقلبا غير ثابت بطريقة أخرى .

فقد كان إيثاره ، بغير شك ، عونا خلقيا متبادلا في سبيل الاهتام بأمور الدنيا الآخرة ، ولو أنه كان يتضمن عنصرا غريبا من عدم الثبات والاتزان . فكان على المرء أن يعطى الآخرين أقداحا من الماء البارد بينا يعتبر هذه الأقداح عديمة القيمة بالنسبة لنفسه . كما كان على المنتفع أن يكون راغبا في قبول ما استحق المعطى عليه أجراً إذا ما تبرأ منه . وكان المسيحى يرفض طبقا للعقيدة أن يقاتل من أجل اهتاماته الدنيوية ، على حين كان الخير الدنيوى الذي يخص الآخرين جديرا بالتقاتل من أجله . وهكذا أنجبت المسيحية ، بمعاونة الرواقيين ( ولو أنه كان يصحبها مشاكسة وإصرار لم تظهرهما الرواقية بتاتا ) ، أقول أنجبت نظاما عظيا من الحقوق المدنية – من المؤكد أنه نسل عجيب في رأى من ينبذون العالم !

ولما انتهت العصور المديدة من العزلة والانفصال وبدأ مذهب إحياء الثقافة القديمة يدافع مرة أخرى عن قيمة الأشياء الدنيوية ، وجدت المسيحية نفسها قد بلغت من قبل منتصف الطريق في جانب التمرد . وكانت الروح العلمية السائدة في القرنين السادس عشر والسابع عشر من أحد الوجوه نقضا للازدراء المسيحي المبكر لحكمة هذا العالم ، ولكنها من وجهة أخرى كانت نتاجا لهذا الانفصال نفسه . أفلم يكن هذا الموقف التجريبي تجاه الطبيعة سوى تطبيق جديد للإيثار ؟

إن رجل العلم يجب أن يفقد حياته التي تتميز بأنواع بدهية من التعصب والانحياز لكى يجدها في صورة السيطرة على الطبيعة .

فاذا إذن قد أظهرت هذه التجربة في العزلة والانفصال ؟ إن ذلك الانفصال سفسطى، وباطل، وسقيم، وبالرغم من أن هذا هو الاستدلال العالم العادى، فإنه استدلال سطحى، إذ أن مثل ذلك الاستدلال يرتد بنا إلى عالم الرضا والقناعة بما تأتى به المواقف – وكأن شيئا لم يعرف أويدرس من قبل. ومن العقم أن نرتد إلى تلك الحالة التي تتميز بمجرد انتهاز الفرص الطبيعية الإيجابية وما يصحبها من رضا وإشباع للطبيعة الغريزية. ولم يكن اليأس نفسه الذي نشأ عنه هذا الاهتمام الهائل بأمور الدنيا الآخرة إلا دحضا تجرببيا لكفاية الحياة ذات الاتصالات والعلاقات! وإذا لم يكن حاس مرحلة الانفصال المبكرة قد أظهر شيئا آخر، فقد كان على البشرية أن تكتشف أن الاهتمام الحلق بصفة الذات قد يصبح قادرا على الاستيعاب والاستغراق إلى حد أنه يقصى، أو حتى يقلب، يصبح قادرا على الاستيعاب والاستغراق إلى حد أنه يقصى، أو حتى يقلب، وجهة النظر الحاصة بالانفصال إلى المياة البشرية لتبقى.

وبالرغم من دلك فيجب أن تبق (وجهة نظر الانفصال) في صحبة وجهة النظر الخاصة بالاتصال. والنتيجة الصحيحة لهذه التجربة الغريبة ، كما عرضتها ، هي أن الانفصال والاتصال تربطها معاً علاقة بكيفية ما . ذلك أنه لا قيمة للمعيشة إذا لم يصحبها اهتام قلبي بالعمل ، ولا يستطيع أي إنسان أن يعمل من كل قلبه في عالم يجب عليه أن ينظر دوما إلى قيمه وواقعه بالشك أو الإنكار وما هو إلا مبدأ الثنائية الذي تؤكده هذه التجربة . ولو أنه يوضح كذلك شيئا من العلاقة التي يرتبط بها معاً الاتجاهان المتعارضان للمعنى . وذلك لأننا نلاحظ أن اللات المنفصلة وحدها هي التي تتميز بالقدرة على الاتصال الناجع .

وإذا ما فكرنا فحسب في المتعة التي تلازم الموقف ، فليس النهم هو أحسن

من يميز مذاق الطعام. ولكى يستمتع الفرد، عليه أن يكون طليقا، إذ أن الشخص الوحيد الذى في وسعه أن يستمتع متعة كاملة هو الذى لا تكون المتعة ضرورة له! وكذلك فالشخص الوحيد الذى يصلح لأى نشاط، أو منصب، أو ثقة، أو صداقة هو الذى لا يكون ذلك الخير بالنسبة له هو الخير المطلق الذى لا غنى عنه. وأفضل إنسان يعيش مثله مثل الرياضي الحق الذى يعامل كل مباراة كما لوكانت هدف الحياة الأوحد، ومع ذلك فعندما تنتهى، لا يتفاخر أو يتخاذل بالنجاح أو الفشل. فالانفصال يجب أن يكون خالصا حقيقيا لكى يكون ناجحا.

وإذا ماكان حقيقيا خالصا ، فإنه لا يؤدى فحسب إلى شهية صحية للأشياء المتمشية مع المواقف ، إنما يؤدى كذلك إلى الحصب والإثمار – أى الحذق فى إبداع تلك المتع التى تميز الحضارة . ولم تكن الحاسة التى فسرت بها طرق العلم وأدركت وحققت به قوانين الطبيعة إلا نتيجة مباشرة لذلك القمع السابق لمدة طويلة . ولا تستطيع أية عقلية لم تكتسب قدرة مشابهة على نسيان النفس أن نأمل الاستمرار في القيام بأعال عظيمة في العلم الطبيعي .

وهكذا ، من غير قصد ، خلفت الرواقية والمسيحية في أوربا عنصرا من البشر قادرين إلى درجة لا مثيل لها في التاريخ على التعامل مع الظروف والحالات التجريبية – فكان منهم المستمتعون الحاذقون ، والمدبرون الأكفاء ، والحكام القادرون ، والمفكرون المتتابعون دوو العقول السديدة ، ومطورو الصياغة الفنية ، ومبدعو الآداب والفنون . ولن تكون إلا فلسفة تاريخ عمياء جاهلة تلك التي تفرض أن هذه الميزات العظيمة العديدة ما هي إلا نتاج العصر ، أو المناخ ، أو النظم الاقتصادية ، أورد فعل الخرافة . وقد كان نظامهم في العزلة والانفصال هو الذي منحهم هذه القوة التجريبية !

وقد كانت الظروف النفسية لذلك الخصب فوق العادى موضوع تأمل طويل من جانب المؤرخين والفلاسفة . ولا يمكن أن تكون هناك بصيرةنافذة إلى هذا الموضوع مادام المرء يعتبر ظاهرة النهضة مجرد تمرد بشرى . ومن الواجب على الأقل أن يكون هذا واضحا : وهو أن الانفصال أو الاعتزال قد دخل هنا فى تعاون موفق مع الاتصال . وتنحصر مشكلتنا بوجه عام فيا يمكن أن يعنيه مثل ذلك الاعتزال الطبيعى الحقيق الحالص الذى لم تحدده بحق الرواقية الأولى ولا المسيحية الأولى .

#### كيف يتطلب الاتصال انفصالا

## ١ - مفهوم الله

إن القول بأن هناك شيئاً مثل ذلك الانفصال العادى عن متاع الدنيا يعنى واحداً من اثنين ، فإما القول بأن لهذا المتاع قيمة ضئيلة نسبيا ، وأن اهتامنا به ينبغى أن يقل بأية كيفية ، وإما القول ، من غير ما انتقاص من قيمته ، بأن هناك انحرافاً طبيعياً في السعى في طلبه .

وقد هيأنا السياق السابق لرفض البديل الأول ، إن لم يكن قد أعدنا الاستخدام الثانى ، وإن انفصالا يعتمد على احتقار القيم «الدنيوية» أو «البشرية» لهو انفصال غير سليم ، شأنه تماما شأن أى اهتام بحت بأمور الدنيا والآخرة ، فهو اهتام غير سليم . ولكن ، إذا كانت القيم البشرية ثمينة ، فلم ينبغى أن يكون هناك أى «انحراف طبيعى» – مادامت الغاية هى ، بالتحديد ، شىء يهدف إليه ، كما لا يبدو أن هناك أية فضيلة فى الاقتراب من الهدف بالتراجع بعيداً عنه ، أو فى سلوك طريق متعرج للوصول إليه ؟

(أ) الصورة الخادعة للقيمة (المحلية):

وتنحصر الإجابة فى الحقيقة التى تقول إن المتع المتعددة التى نسعى وراءها ليست هى ذرات من القيمة منعزلة ويمكن الإحاطة بها .

فهى قيمة أو صالحة أو جيدة ، إلا أن جودتها ليست فى ذاتها فحسب ، فهى لا تزيد على قيمة الورقة المالية التى توجد فى نفس الورقة باعتبارها مستنداً من الورق يمكن جسه ولمسه . فالصورة الخادعة للقيمة الموضعية أشبه ما تكون بالصورة الخادعة للوزن الموضعى : فيبدو أن وزن الجسم حال فيه متحد به وإلا فنى أى مكان آخرينبغى أن يكون الوزن ؟ ومع ذلك فكل هذا الوزن يمكن أن يتلاشى من غير أن نخدش سطحه ، إذا ما استطعنا فحسب أن نفنى جميع

الأجسام المحيطة . والآن فلنتأمل نوعا من القيمة مثل جردة الطعام ، ولنفرض أن مكان الجودة في داخل المأكولات والمواد الغذائية : فعندئذ لن تقوم شهياتنا المتغيرة بأية وظيفة ، ومها تكن الكيات التي قد نستهلكها ، فسوف يحتفظ الطعام بنفس « جودته » . ولكن حيث إن لهذه الجودة ، في واقع الأمر ، علاقة واضحة بأشياء كثيرة من بينها الصحة ، والجوع وعادات الجسم ، فإننا لا نستطيع أن نحدد مكان الجودة في المادة الغذائية .

(ب) المبدأ العام للنسبية بالقياس إلى القيم:

يوجد ، فى واقع الأمر ، مبدأ عام للنسبية فيما يتعلق بالقيم . ويتضمن هذا المبدأ شيئين :

الأول ، هو أن الحيركله خير للذات . ويتبع ذلك أن حالة بهيجة حساسة تميز الذات تصبح ضرورة لازمة لأية متعة مها يكن نوعها ، وبدلا من الاندفاع رأسا إلى الاستمتاع ، فإنه من الضرورى من وقت إلى آخر أن نشعل من جديد نشاط وحس الذات التي عليها أن تمر بتجربة الاستمتاع .

أما الثانى ، فهو أن أى خير خاص ليس إلا ، ويحس أنه ليس إلا ، حالة علاقة صحيحة كاملة بين المستمتع وعالمه . (ونحن على دراية بالغة بهذا فى الأمثلة السلبية التى يعترض فيها نوع من القلق المنفصل والذى لا علاقة له بالأمر ظاهريا ، أقول يعترض طريق اللذات القوية المركزة جيداً فى موضع خاص مثل الطعام والنوم . ) والاستمتاع « بشىء طيب » هو دائما طريقة خاصة للاستمتاع « بالخير » . لذلك قد تكون العناية الشعورية بهذا الحق الكامل شرطا سابقا ضروريا لتقدير أى نوع معين من الخير .

وهكذا فإن ما نصفه «بالانفصال العادى» إن هو إلا النتيجة الطبيعية لإدراك ماهية الحنير وأين يكون بطريقة أكثر صدقا من المعتاد – أى بالتخلص من الصور الحادعة لمكانه العيني ولاستقلاله. والانفصال العادى هو انفصال يخول نظره من متع معينة إلى المصادر التي تحصل منها هذه المتع على قيمتها – فلا

يبتى ووجهه منصرفا عن الهدف «الدنيوى»، وإنما يعود إلى هذا بتحمس جديد.

وفى هذه العبارة البالغة البساطة نجد التفسير الرسمى للتناقض المسلم به عالميا والذى طبقا له يثبت السعى المباشر وراء السعادة أو اللذة إلغاء نفسه وبطلانه. وهذا السعى الباطل لا يسمى بدقة سعيا وراء اللذة : إنما هو سعى وراء لذة فى أشياء نوعية ، وهو باطل لأنه يركز القيمة زيفا فى تلك الأشياء . كما أنه يعجز عن إدراك النسبية فيما هو نسبى ، والعلاقة فيما يتعلق بشىء آخر . وفى تعريفه لغايته تعوزه الحقيقة الموضوعية .

(ج) الموضوعية المحسوسة :

ولكن ما هي « مصادر القيمة » هذه التي يجب أن نتطلع إليها ؟ وهل تذكرنا مرة أخرى « بالخير المطلق » الذي نادى به أفلاطون ، والذي تعتبر جميع المتع الدنيوية صوراً واهنة منه ، والذي هو ما تطمح الروح إلى تأمله وهي صافية ؛

وبقدر ما يعنى هذا أن هناك وحدة فى كل خبرت الحير، وأنها حالة صحية تلك التى تذكرنا بهذه الوحدة، التى بدونها لا نستطيع إلا أن نصبح نفوسا حائرة، تحاول أن تخلط معاً من أجل حيواتنا مجموعة نافعة من لمتع المتفاوتة – تكون الإجابة بالايجاب! فإن تكامل النفس يعتمد على تكامل قيمتها.

وبقدر ما يعنى هذا أن عالم القيمة المثلى كوحدة إن هو إلا عالم منفرد يتميز بالاكتفاء الذاتى (فى حين أن القيم الجزئية ليست كذلك) - تكون الإجابة بالنفى إ فليس هناك مثل ذلك العالم - ولا حتى فى الحيال . وإذا كان إعفاؤنا من «هذا العالم » يمكن أن يتم فحسب عن طريق تأمل مثل عليا كتلك التى نستطيع نحن أنفسنا أن نستحوذ عليها ونوحدها ، وتأمل مبادىء إصلاح ورقى كتلك التي قد أدركناها نحن أنفسنا ، فإننا بذلك نكون قد عدنا إلى الدائرة التي كان ديوى ، وأفلاطون ، وذكتور يونج على وفاق فيها - وهى دائرة المثل الأعلى في صورة هدف معنوى مجرد .

ومثل ذلك المثل الأعلى ، أو تلك الصورة المبتدعة لما قد يكون ، أو ينبغى أن يكون ، أو قل تلك الأداة المستخدمة في تشكيل الخبرة من جديد ، لها قدرة محدودة على المطالبة بالاقتناع والخدمة ، كما أن لها كذلك قدرة محدودة على استعادة التقدير الحرج . وليس في وسع ذلك المثل الأعلى أن يفصلنا بقدر كاف عا هو كائن . لأن ما هو كائن ، مها تكن عيوبه ، قد أظهر ثباتا عظها فها بلغه من كيان : فهو بحرز الواقع في جعبته . وإلى جانب ذلك ، فهو ليس مجرد مستقبل سلى ، ولكنه ينقد مثلى الأعلى بدوره ، ويحسنه .

وصحيح أن المثل يطلق منفردا عن الحقائق. وكل مجهود لتقدير حقائق الخبرة يجلب الحزن، ويؤدى إلى عودة إلى المثل الأعلى في صورة هروب وانتعاش: فالفن ودولة العدد الكاملة قد يهيئان حلا جزئيا «لعبادة الإنسان الحر». وكذلك أيضا، فإن كل مجهود لتجسيم المثل الأعلى يجلب الحزن: إذ يقف المثل بعيداً عنا، يدعونا في مثابرة ويطالبنا في إصرار، ويحملنا جاله الحناص على الخضوع له. ولكنه مع هذا لا يقف جامداً لا يتغير! ذلك لأن الجهد الذي يبذل للتجسيد يهذب ويثقف المثل نفسه أيضا. والوسائل التي نجدها ضرورية لكي نعطى أفكارنا تأثيرا تاريخيا ليست ألبتة مجرد «تعارضات»: بل ضرورية لكي نعطى أفكارنا تأثيرا تاريخيا ليست ألبتة مجرد «تعارضات»: بل الذي رؤى في المنام أو الأوهام، ولكنه كذلك أعظم منه بكثير.

ويتضمن هذا أن المثل الأعلى ليس مجرد اختراع قت به شخصيا ، ولكنه اكتساب بنوع ما . وهو كائن في العالم المادى ، ذلك العالم نفسه الذي أنقده وأفصل نفسي عنه . وهو كائن هناك في صورتين ، الأولى ، في صورة مجسدة جزئيا . وهذا ما يراه هيمبل : فعنده أن العنصر الواقعي في تدفق التاريخ هو الجزء المعقول أو المثالى ، والمثل الأعلى الذي قد أثبت ولو جدارة جزئية بظهوره إلى حيز الوجود هو مثل أعلى أصدق من العالم المنفصل البعيد الذي يتميز بالكمال المجرد . أما الصورة الثانية ، ففيها فوق هذا يكون المثل الأعلى موجودا بشكل

مادى كنوع من التوتر يسود هذه الأشياء عينها ، وكأنها في حرب مع نفسها ، وغير راضية عن نفسها .

وتلقى فلسفة الحلول (كمذهب تأليه الكون، والوحدانية، والمذهب المثالى الموضوعي، وإحياء الثقافة القديمة) ضوءا على نصف هذه الحقيقة.

فالحقيقة الواقعة الكاملة كلها كائنة داخل إطار العالم، والأشياء جميعها تشترك في الطبيعة الإلهية . ولكن هذه الفلسفة تعجز عن ملاحظة أن الحقيقة الواقعة الكاملة كلها كائنة كذلك في صورة عنصر توتر واضطراب ، فالطبيعة الإلهية تختلف مع نفس الأفراد الخواص الذين تحل فيهم ، وجوهر الخير يتبرم بردائه الواقعي ويكافح للخروج من غلافه . وعندما ننقد هذه الفلسفة فإننا بردائه الواقعي ويكافح للخروج من غلافه . وعندما نلاحظ شيئا حيا (إلى حد ما) نسرد نقدها الذاتي الخاص بها . وعندما نلاحظ شيئا حيا فإننا ندرك ما هو وما يهدف إليه معا ، فوق ماهيته . أما المثل التي نعتبرها صالحة لشئ ما فمن المحتمل أن تكون قائمة على أسس سليمة إذا ما ناسبت نوعا من التوتر ولاقت صراعا داخل طبيعة الشئ ذاته .

وبقدر ما یکون هذا صحیحا ، فیا یتعلق بکلا الأشیاء الجزئیة والعالم ککل ، فیان النتاج البشری من المثل العلیا یکف عن أن یکون مجرد میل ذاتی إلی مکان خاص فی الکون ، یدعمه بوجه خاص عزم شخصی وعاطفة ذاتیة مثل عبادة الإنسان الحر التی لا تتمیز بالجرأة فحسب ، و إنما بالتحدی والتهور کذلك ، إذ تصبح محاولة لتفسیر القوة الداخلیة الدافعة المسببة للإجهاد ، والتوتر الذی یحدث داخل الأشیاء . و تکف المثل العلیا عن أن تکون ملکا خاصا لنا وحسب ، و إنما تکتسب موضوعیة مادبة ، کذلك . وکموضوعات مثالیة ، یضاف لذلك الیها فاعل ، أی ذات تکرم وفادتها ، فالعلم یعرف ماذا هو فاعل ، إذ ینتقل موضع ما نسمیه « الواقع » من الحقائق الخاصة تجاه هذا الکیان المادی ، أو العملیة التی یقوم بها العالم فی صورة عمل مقصود . وهکذا و نحن نتأمل « الخیر » ، نتأمل « الواقع » کذلك . وسواء کان هذا أو لم یکن « مذهب فوق الطبیعة » الذی یرهبه دیوی ، فقد تکون مسألة اصطلاحات فنیة ، و إنی أعتقد أن هذا ما ینبغی

أن يعنيه . وعلى أية حال ، فلا يمكن الحصول على نكامل النفس ، متضمنا قوة الاتصال البشرى الطبيعى ، بأية اشتراطات أو حدود أخرى . أما انفصالنا الطبيعى فإن هو أول كل شيء إلا الجهد الذي نبذله لندرك ونميز « إرادة العالم » هذه الإرادة الموضوعية المادية ، أو قل الإله الناقد المغير وليس فحسب العين الحافظة في قلب العالم .

## ٧ - ديمومة الحياة

إن هذه المشكلة الخاصة « بانفصال عادى » ، كما ذكرنا ، تتطلب أول شيء لحلها الاعتراف بالواقع الموضوعي في باعث مثالي على الأحداث . وهذا الباعث أو العامل المثالي يظهر نفسه أولا في الاستمتاع الذاتي عن طريق العالم الذي يضم خيره الحناص الذي أصبح أمراً واقعاً باعتباره عنصره « الحقيقي » ، كما يظهر نفسه أيضا في صورة كفاح موضوعي بعيداً عما تكونه الأشياء متجها إلى ما يمكن أن تكونه . وبسبب هذا العامل الموضوعي لا يكون وحيداً في تمسكه « بالخير » ومساندته إياه .

ومع ذلك فلقانون الانفصال مظهر آخر سوف نحصل على رأى أوضح عنه إذا تأملنا معا بدقة أكثر كيف يرتبط أى خير خاص يتلاءم مع الموقف بسياق الظروف التى تقترن بهذا الحير.

## (د) قانون الآخرية التجريبية:

من المعلومات النفسية الشائعة أننا نعرف الأشياء جزئيا عن طريق مالا تكونه هذه الأشياء . فلو أن كل شيء ملون كان أخضر لعدت الصفة «خضراء» كل المعنى الذي تحمله الآن بكونها «ليست حمراء» ، و«ليست صفراء» ، و«ليست زرقاء» . وبالرغم من أنه قد لا تزال هناك نظرية خاصة باللون ، إلا أن هذه النظرية لابد ملتثمة مع النظرية الخاصة باللون الأخضر وتصبح أية كلات أخرى من نافلة القول ، إلا إذا استخدمت لأغراض التأمل والتفكير .

وهكذا فإن سياق أية خبرة ، أو ما يحيط بها من أشياء « أخرى » ، في حين أنها من جهة تتنافس وإياها من أجل الرعاية و الاهتام ، إذا هي من جهة أخرى تزيد في معناها . فهناك شيء أشبه ما يكون بمنافسة مشتتة مدمرة بين أشياء يمكن أن تثير الرعاية والاهتام ، كما يوجد كذلك نوع من الآخرية التي ، وهي تقدم بدلا وفرقا ، تتفق من جديد مع المعني الحناص بالموضوع وتزيده . وكما حدث في تجربة السيد جلبرت تشسترتن ، يجب على المرء أن يغادر « بترسي » لكي يرى بترسي (إحدى مقاطعات لندن العاصمة ) . فبينا هو في بترسي ، وسطحقائبه ، يصرخ قائلا ، « إنني ذاهب إلى بترسي – عن طريق روما ، وقينا ، وسانت بيترسبرج » . أما العدو الرئيسي للمعني ، بعد الآلية الحامدة ، فهو وسانت بيترسبرج » . أما العدو الرئيسي للمعني ، بعد الآلية الحامدة ، فهو التكرار ، أو الرقابة الخطية ، أو مجرد الإطالة الكمية . هذا واقتصار المعيشة الذكية على مادة موضوع محددة يعمل على انعدام طعمها ، ذلك لأن مهمتها الذكية على مادة موضوع محددة يعمل على انعدام طعمها ، ذلك لأن مهمتها هي أن « تعرف مهمتها » ، أي أن تنتج مجموعة من التصنيفات التي تعد لكل شيء عدته ، ولكن ما إن تقام هذه التصنيفات بنجاح ، وثمن النجاح هنا هو القضاء على الجدة ، حتى تتحول عمليات المعيشة إلى عناء وملل .

ومع هذا فإن إمكانية رؤية الحناص على حاله ، هى كذلك إمكانية إدراكه وقد تحسن أو تغير ، فالرحلة العقلية التى تفسر جوهر الشيء عن طريق المقابلة تأتى كذلك بالحيال الانتقادى ، الذى تكمن فيه بذور الحصب والإنتاج ، ذلك لأن نقطة ارتكاز الحصب إن هى إلا رؤية الحاص ، تلك الرؤية التى بها يصبح كل ما هو طارىء حولها بارزا أخاذا : فرؤية الحاص كعينة حقيقية يمكن أن تصبح خلاف ذلك هى الحطوة الأولى فى تدبير واقعى لانحراف ، أو قل لشيء جديد فى العالم ، إذ أن تجربة شيء « آخر » هى أحد الشروط اللازمة للابتداع ، أوقل اللازمة كذلك لآخرية أبعد وأكثر.

لذلك نلاحظ أن عصور الاختراع العظيمة غالبا ماكانت عصور ارتياد آفاق جسمية أو عقلية جديدة . وتنزع الحضارات ، وهي أنبل ما أنتجه الفكر البشرى ، إلى تغليف أعضائها بسحر الوحدة الكاملة ، وما يتبعها من ضرورة ،

فصفاتها المميزة لا يحس المرء أنها غريبة خاصة . ولكنها . تحت تأثير مغنطة التواتر الذي لا يتغير ، تتخذ لنفسها هيئة ونغمة الثبات المديهي العام . والهروب من مثل ذلك الرسوخ والثبات ، سواء بالترحال أو بالتجارة أو حتى بالغزو ، هو أشبه ما يكون بجميع أنواع التحرر التي تسبب الاضطراب العميق ، وبالرغم من ذلك فإن تواترا ملائما لمثل تلك الهزات الحاصة بالآخرية إن هو إلا شرط يشجع على النشاط الحيوى لأية ثقافة ، كما أنه ضرورة ، كما يتوهم المرء . فهل هناك شيء مشابه يمكن أن يستقيم مع انشغالنا العقلي بالمميزات العامة الشاملة الحاصة بهذا العالم الواحد ، وما يتميز به من خصائص الفراغ ، والكتلة ، والطاقة ، والنظام ؟

وإنى أعتقد أنه ليس أمامنا أى مجال للاختيار سوى تعميم مبدئنا ونظريتنا . فالخصب فى كل ما هو جديد مطلوب لو قدر لأية خبرة موصوله أن تحتفظ بمعنى مثل دلك الذى تحمله ، بل وأكثر من هذا لو قدر لها أن تصل إلى معنى مثل دلك فى مقدورها أن تصل إليه ، وإذا كان هذا صحيحا ، فينبغى إذن أن يكون لكل خاص آخر واقعى كذلك . أما الحيال الفارغ فلا يصلح ، كما لا تصلح مجرد المقولة المنطقية بالآخرية ، فالقاعدة المنطقية التي تقول إن لكل «هذا » خاص يوجد «آخر » يمكن إدراكه إن هي إلا تصريح غفل لإدراك مثل ذلك الآخر أدا ما استطاع المرء . وهكذا فإن «عالما آخر » واقعيا ماديا يصبح أفضل حالة ملائمة لحصب العقل النشط بالنظر إلى هذا العالم ، لو أنه تحرر من المنافسة المفسدة .

وعندئذ يكون الحيال مشغولا على الدوام وينتفع بهذا التصريح المنطقى ، ويقدم لنا رسوما تخطيطية وأوصافا مختصرة ، ليست خاصة فحسب بلغات أخرى ، وبلاد أخرى ، وأنواع أخرى من الهندسة والجبر ، وإنماكذلك خاصة بنفوس أخرى ، وحيوات أخرى ، وعوالم أخرى . ويملأ الحيال هذه الحظط المنطقية بالصور التي يعرف نوعها الطارئ – جاعلا منها أساطير خرافية ورموزاً لما يعتبره حقيقياً واقعياً . ولا يصر إلا على عنصر واحد بذاته من مكونات هذه

الصور الحيالية ، ألا وهو أن عالمه الآخر من المؤكد أن يصبح بحق « آخر » (يفوق العقل) بالنسبة لأى خاص يمكننا أن نصفه « بهذا » وليس البديل سوى عجز نهانى فى الخصب ، وقانون القيمة الخاص بالطاقة المتاحة ، وهو يهدد أية قيم نستمتع بها الآن باتجاه تدريجي إلى الاختفاء ، أو قل العدم .

## (هـ) الآخرية الزمنية أو ما وراء الخبرة:

إن ما نتتبعه إن هو إلا القانون الذي يقول إن قرينة تجربة القيمة قد تكون، وعادة ما تكون، عاملاً يساعد على زيادة قيمتها وليس عاملاً مزاحماً يحط من قدرها.

وتستقيم هذه القاعدة أيضا عندما تكون القرينة المفروضة صورة « أخرى » ، أي صورة جزء لاحق من الزمن ، أو قل « حياة مستقبلة » .

وكثيراً ما يقال إن المدة لا علاقة لها بقيمة التجربة فا له قيمة ليس هو الكم (المد) الزمني ، وإما هو الكيف. وعلى هذا الأساس فإن هدف الحياة هو أن تظفر بنوع من فهم القيم الخالدة »، وأن تقنع وترضى بما تحصل عليه فى هذا المجال. ولا يضيف الاستمرار في المعيشة شيئا إلى قيمة أحسن لحظات المرء، ولذا فإن الانتقال بعد تلك اللحظات المفضلة إلى لحظات مجدية قيمة إن هو إلا حط من قدر السمة الكلية لحياة المرء. وهكذا فإن الرغبة الملحة في البقاء الدائم ليست إلا علامة على عدم الأهلية للبقاء، فإن الطريق الوحيد لكى يكون المرء هلا للخلود ينبغي أن يتمثل في عدم الرغبة في الحلود.

ولوكان هذا صحيحا . فإنه ينبغى للحياة أن تسير فى سبيل التقدم نحو ذروة ما من التقدير . يتبعها الحمود والانتهاء مباشرة . دلك لأن التطلع إلى الوراء ، ولو للحظة . إلى قمة حياة الفرد ، إن هو إلا اعتراف بأفول نجم الفرد فى الوقت الحاضر . وفى الحقيقة يوجد إشباع جهالى عندما ينتهى الفرد عند أروع نغمة وأفضل شهرة ، كما يوجد عدل معين يظلل الشعور بأنه لا يمكن أن يعقب أية خبرة عظيمة حقا الا فقد وخسارة .

ولكن لم نخشى العاقبة ؟ ليس لأن العاقبة هي ما هي – فنحن لا نعرف شيئا عن ذلك – وإنما لأنها شيء ما دخيل يدمر التأمل في الماضي الذي يرتبط بلحظة رفعة وسمو.

ولا تتطلب الخبرة العظيمة خمود الشعور ، وإنما تتطلب وقتا مطولا خاليا تستوعب فيه ما حدث . وهكذا نجد أن الفكرة القائلة بأن الوقت لا علاقة له بالقيمة تناقض تماما القانون السيكولوجي الخاص بالمعني ! فالحبرات الشديدة الحادة قد تكون قصيرة الأمد ، ولكن التطلع إليها ثم تذكرها يستغرقان وقتا طويلا . ومثلها مثل البناء الفخم ، تتطلب منظراً ملائماً يحيط بها ، ويعمل الشعور على تزويدها به عن طريق الإسهاب في الوقت الحاص . أمله الذي لا يعكر صفوه شيء .

وقد يثار الشك فيما إذا كان هناك تناقض عندما نتحدث عن خبرة أو تجربة عظيمة « فى لحظة ما » . ذلك لأن المفاجأة بوجود العظمة لا تعنى استيعابها ، فالجبل لا يترك تأثيرا مباشرا عن الضخامة والامتداد – إذ يتآمر مع صور البعد الحادعة على إخفاء أبعاده ونسبه ، فلا نعرفها إلا عن طريق الرحلة والتسلق . وهذه هى الحال أيضا مع القانون الحاص بتجربة القيمة ، وبالنسبة لعقولتا المحدودة ، فإذا كان من الواجب أن ندرك ما هو جليل وسام ، فإن إدراكه يجب أن ينشأ من خلال تاريخ أشياء أقل قيمة ، كما يجب أن نذكره ونربطه بتلك الأشياء جميعها .

فالتوقف ، إذن . عند نقطة بلوغ أى هدف هو فقدان المعنى التام لذلك البلوغ . وعلى ذلك فمن مجرد منطق المعنى ، لا توجد أية لحظة يمكن أن يتوقف عندها لوجود الشعورى بطريقة مناسبة . فلو أن هناك شيئا مثل « القيمة الحالدة » التي يمكن أن نصل إليها نحن غير المخلدين . لتطلبت بحق وقتا غير محدود لتحقيقها .

(و) بقاء الدلالة التاريخية:

وترتبط ارتباطاوثيقا بمسألة المدة هذه مسألة الدوام التاريخي للذات السائلة .

ويتجمع المعنى بقدر ما يجمع السؤال الذى نصر عليه خلال زمن الإجابة الخاصة به . فبعض الأسئلة تلازم وجود الفرد ، مثل هذه الأسئلة : « ماذا أكون ؟ » ، وما هو الحير »؟ والذاتية الشخصية تصنعها داتية هذه الأسئلة ( لاتماثلها ) متخطية ثغرات الشعور .

ولا يشغل دوام الذاكرة الذاتية التي تميز النفس، وإنما ينظم تطابق محتويات الذاكرة مع الأسئلة الدائمة الخاصة بها. وتعرض طبيعة الذات نفسها في طبيعة الذاكرة ، إذ أن الذات تصنع ذاكرتها الخاصة باختيارها الغريزى لما تعتبره هاماً قيماً ، من المعلومات التي تصلح إجابات نهائية لها .

كنا نقول إن هناك مباهج ظاهرة وذروات سامية من الخبرة بين هذه الأحداث التي نتذكرها. وما هذه إلا نصف القصة ، إذ أننا نتذكر كذلك الشرور ومواقف الركود والكآبة . ولا يعني هذا أن لنا خيارا شعوريا في تذكرها ، وبالرغم من أننا قد نفضل أن نخفيها تحت قناع ، إلا أنها تبتى وكأنها زوار مرغوب فيهم ويتحدث عنها المحلل النفسي ، أحيانا ، على أنها تصر على بقاء نفسها ضد إرادتنا ، وبالرغم من ذلك فليس لأى حدث أية قدرة على إبقاء كيانه الخاص . والحدث بصفته هذه يحتنى ولا يستطيع أن يحتفظ به إلا العقل وحده ، ومع ذلك فيمكن أن يبقيه الولاء التلقائي للذات المفكرة نحو مشكلتها الخاصة . وما آلام الحياة وأحزانها وفضائحها – وهي ما نطلق عليها بإيجاز « شرور » الحياة – إلا في دقة تلك المظاهر الخاصة بالخبرة والتي لاتفهم – أو لما تفهم بعد .

أما المباهج والبصائر فتقدم الأدلة والمفاتيح الخاصة بمعنى الحياة ، وباعتبارها وقتية فهى لا تشكل ذلك المعنى ، ولكنها تشير إلى ما يكون شبيها به . وعلى ذلك يكون وضع المعاناة والشر فى الذاكرة جنبا إلى جنب معها فى صورة العب الذى عليها أن تحمله فى نهاية الأمر ، لا أن تبعده . وتشكل كلها معا السؤال الذى – لا تضمه الحياة – بقدر ما تكونه ! فكيف ترتبط معا بل وتندمج هذه الشرور وهذه المتع والمباهج ؟

وإنها لقضية مسلم بها الآن أن هذه الإجابة لا يمكن أن يصل إليها سائل

آخر. وفي كثير من النواحي سيعرف الحلف ما يخفي علينا ، ونحن نرحب بأن يلم خلفاؤنا فعلا بتلك المعرفة التي هي أداة عملهم اليومي الخاص بهم . ولكن سؤالي – إذا لم أحصل أنا الذي أثيره على إجابة له – فلن تكون له إجابة إطلاقا . وقد يستمر شخص آخر وسوف يستمر في المشكلة العامة بشكل ضمني ، وقد يصل إلى الإجابة العامة المتضمنة في مشكلتي . ولكن مشكلات المعني والحق ليست أموراً عامة فحسب ، وإنما هي قضايا تنبثق من خبرة خاصة ، وإذا ما انفصلت عن تلك التجربة ، وتلك الذاكرة ، وذلك الضيق ، ودلك الظلم . فإنها تصبح فارغة عقيمة .

وينمو المعنى خلال الزمن ، ولكنه لا يستطيع أن يصبح عظيا ، أو ينمو ألبتة . إذا ما انتقل من الأوانى التي كان بها وكأنها قد سكبت في مجموعة اخرى . فما التاريخ الأول الحاص بسؤال إلا جزء من ذلك السؤال ، ولذا يصبح ضياع بدايات الأسئلة المقدمة إلى العالم خسارة للمعنى لا يمكن تعويضها . وهكذا يتطلب المعنى دوام الأسئلة الشخصية ، ليس فحسب لأن السائل يريد المستقبل وإنما كذلك لأن المستقبل يريد السائل ، فالمعنى في حاجة دائمة إلى ماضيه الخاص لكى يكون ما هو بذاته ، وهو أشبه ما يكون بالسلسلة العددية التي لا تصلح نمطا للعد إذا ما اقتضبت منها الأعداد الأولى .

وملاحظتنا الوحيدة هي أنها لا يمكن أن تعالج أو تصحح بمحاولة إلغاء قرينة «هذا » العالم ، على فرض أن الجهد المبذول للوصول إلى العدالة الإنسانية بمكن عندئذ أن يقوى ويشتد . وهذه هي أغلوطة الدراسات الإنسانية جميعها وكذا أغلوطة العداء الماركسي الشائع لدين الاهتام بعالم آخر . أما السعى من أجل العدالة فلا يبقى عنفوانه الكامل إلا إذا كان من المفروض أن الناس غايات في أنفسهم ، يستمتعون بهبة شرف الحق ، أحرار ولهم إمكانيات لاحد لها . فإذا أنت وضعت حدًّا حول الإنسان عند موته ، وقطعت كل أوصال طموحه ، وأحمدت أنفاس كل مشاكله الكبيرة ، وأبطلت كل مطالبه ، وأعلنت أن كل مالم ينجزه صفر بالنسبة للكون ، فإنك بذلك تقطع أيضا عصب كل هذا

الاهتمام بالعدالة. فالإنسانية تحاول أن تقترض من أجل حماستها وحرارتها لخير الإنسان قيمة فطرية كامنة في الكائن البشرى الفرد يمنعه مكان حلولها من تماكها. فإذا لم يكن الكائن البشرى دائما ، فلن يستطيع حاضره أن يحمل المعنى الخاص به ولا أن يحتفظ بقيمته.

## نمو الذات

أما وقد بلغنا هذا الحدّ فهناك ناحية من تأملات أفلاطون يبدو لي أنها تنيرُ العقل. فِي الأغلب أن أفلاطون يؤكد سهواً الانطباع العام بأن الاهتمام الواضح بالخلود ينزع إلى الاستخفاف بالوجود الراهن. وفي رأيه أن هذه ليست علامة من علامات الخطأ ، فمن وجهة نظره ننغي ازدراء هذا الأسلوب في الحياة ، تماما بقدر ما هو أسلوب ناقص معيب في الواقع من الأمر. وهو يعكس نظريات أورفيوس وفيثاغورس التي تصبح الروح طبقا لها ، وهي سجينة هذا الجسد . على سجيتها إلى درجة كبيرة ، إذا لم يتدخل في شأنها العقل أو تدنسها الرغبة . وقد لأقى ما قدمه أفلاطون من أدلة الخلود معاملة قاسية على أيدي الفلاسفة اللاحقين. وكان أولهم أرسطاطاليس الذي أوضحت صورته المقنعة للاتحاد العضوى بين الروح والجسد أن الكيان الموحد البسيط الذي أثبت أفلاطون أنه غير قابل للطعن أو التجريح ، لا يمكن أن يكون شخصا ماديا داغما - ولكن من قبل أرسطاطاليس ، اختلف أفلاطون نفسه مع أفلاطون لأنه لوكان اتحاد الروح مع الجسد، كما يدعى، نكبة وسقطة، لما كان هناك سبب كاف يدعو للميلاد، بل ولكان السب أضعف كذلك مادامت الروح تهرب عن طريق الموت من كد الجسد وعَنَائه ، لكي تستأنف وجودا تجزيبياً . وبالرغم من ذلك ، فمن الواضح أن الوجود البشري ليس أمراً عديم المعنى في رأى أفلاطون. وعلى ذلك فليس في وسعنا إلا أن نستخلص أن هناك عنصراً لم يكتمل في تفكيره .

وهنا في هذا المقام نجد أن أساطير أفلاطون تفضل حججه ، وتمثل بشكل أكمل أفلاطون الحقيقي . فمعتقداته كائنة – ثابتة ، أما حججه فهي أفكار

طارئة . ولنلخص إذن ، في حرية وجرأة بالغتين ، فحوى الخيال الأفلاطوني السديد في يتعلق بهذا الموضوع .

تمضى الروح بعد الموت متسعا من الوقت فى العالم السفلى ، مارة عبر مغامرات وتجارب واختبارات متباينة . ثم يحين الوقت الذى يجب فيه أن تعود إلى الأرض . وعليها أن تحتار نصيبا جديدا من بين جملة قد بسطت أمامها . وينبنى اختيارها على أساس تلك الأفضليات التى قد تولدت عندها من حياتها أو حيواتها السابقة ، وبخاصة طبقا للآثار التى تركتها مساوئ تلك الحيوات . فيقع اختيارها على شئ مختلف ! وبعدئذ ، بينا هى تجتاز سهول النسيان ، إذا بها تنطلق إلى ميلاد جديد متخذة نمطا معينا من العمل فى الحياة من اختيارها الخاص

وينحصر احتمال الصورة فى أن هذا المصير الجديد يفشل بدوره فى جلب الرضى الذى كانت الروح قد منت نفسها به . وتتبع ذلك مرحلة جديدة خاصة بتقدير القيمة ، وموت جديد ، واختيار جديد ، وتجربة أخرى فى المعيشة .

وفي هذه العملية ، بما لها من أثر شديد ، نرى تواً أن المعيشة التجريبية قد اكتسبت معنى إيجابيا بالنسبة لأفلاطون . فينبغى أن تعتبر الحياة مسرحا للتربية الذاتية في أثناء عملية إدراج الروح لمعنى الخير . والطريقة التي تتبعها منطقية ، طبقا لما يلائم تربية عامل حر . وفي كل حياة تمنح ما تعتقد أنها في حاجة إليه ، وهكذا يؤدى بها هذا إلى إدراك ما تريده حقا ، وذلك عن طريق التقويم التدريجي لفروضها الناقصة . وقد تتطلب هذه العملية بالنسبة لروح عادية ما يقرب من عشرة آلاف سنة ، في حين أن الفيلسوف الذي يتخذ منها عملا – كها يقترح أفلاطون مازحا – قد ينتهى من حلها في ثلاثة آلاف عام ! وعلى أية حال ، فلا تكتسب هذه المرحلة ، أو هذه الحياة ، معناها إلا عن طريق حال ، فلا تكتسب هذه المرحلة ، أو هذه الحياة ، معناها إلا عن طريق الاحتمال بأن العملية ينبغي أن تتم وتستكمل . فبدون الكل ، يبتى الجزء ولامسعني

وفى هذا المقام تمثل الصورة الخيالية الأفلاطونية نظرية المعنى الني أقدمها هنا: وهى أن الخلود طبيعيا إن هو إلا إضافة إلى مغزى المعيشة الراهنة ، لا إسقاط منها . ويمكننا بمعونة أرسطاطاليس ومن يتبعه من المفكرين أن نضيف درجة أعظم من المادية إلى هذا المعنى الخاص بالعنصر التجريبي في التفكير . ونحن نرى أن أفلاطون كان مخطئا عندما افترض أنه يمكن أن تكون هناك أية روح من غير ما جسد أو يوجد أى كال للفكرة من غير ما تمثيل وقتى . كما أننا نرى أن الوجود هو نفسه عنصر كمال ، وأن الفكرة التي تسهم في الحقائق هي مثل أعلى أعظم من الفكرة المنفردة عن الحقائق . وبقوة هذا يمكننا أن نجترئ على نص آخر لذلك المعنى الكلى لعملية الزمن التي تمنح نفسها للأجزاء .

ولا يتعلم الفرد ماهية كونه ذاتا عن طريق محاولة خطوط سير وعمل مختلفة فى الحياة واكتساب الحكمة خلال الفشل فحسب ، وإنما عن طريق بناء ذات كذلك ، وهى عملية ليست إلا محاولة تجاه تجسيم الحقيقة .

وتتفق جميع ضروب الفكر على أننا ، بصورة ما ، نتعامل بهمة ونشاط ، فيا نسميه «خبرة»، مع الحقيقة . ولما كان معنى كلمة «الحقيقة» هذه خداعا ، فإن كثيرين يفضلون أن يهملوه . وبالرغم من ذلك لا يقترح أحد له بديلا ، ومن أجل هدفنا الراهن فنحن لا نتطلب معنى أكثر غموضا من الفرق الذى نفرقه جميعا بين معالجة الصوريات المصطنعة التى تنهار عند الاختيار ، ومعالجة الكائنات الحقيقية التى تجتاز جميع الاختبارات ، أو قل الفرق بين الأفكار المصطنعة التى نحاول أن نظرحها والأفكار الصحيحة التى نحاول أن نكتسبها ، أو إن شئت قل الفرق بين البصيرة الجزئية التى قد نقنع بها خطأ ، والحكم الثابت الكامل الذى قد يتطلب جهداً لا يلين . فإذا ما كانت الحقيقة الواقعة هى ذلك العنصر من الخبرة الذى يصحح فى مثابرة وإصرار النظريات الجائية أو المصطنعة ، لكنا ، بالمعنى الذى نفهمه جميعا ، نتعامل مع الحقيقة الجزئية أو المصطنعة ، لكنا ، بالمعنى الذى نفهمه جميعا ، نتعامل مع الحقيقة

الواقعة – وهكذا نصبح أنفسنا بهذه العملية شيئا « واقعيا ». وإنى لاعتقد أن هذا هو بيت القصيد.

ومما لا شك فيه أن واقعا معينا يمكن أن يعزى إلى الشعور ، لمجرد الحقيقة أنه موجود . ولذا كان ديكارت على صواب عندما أشار إلى أن النفس المفكرة لا يمكما أن تقصى عنها جزءها الخاص بها من الوجود . ولكنى أرى من وجهة نظرى أن الواقع الذى تحرزه النفس فى أى وقت إن هو إلا أساس تجريبي يقوم عليه اكتساب الواقع أو الحصول عليه فى مستوى آخر .

فما الذي نعنيه ، إذن ، بالحصول على الواقع ؟ إننا نصبح واقعا نسبيا عندما نعرف الحقيقة ونتخلص من الصور الخادعة والأوهام . هذا صحيح ، ولكن متى نعرف الحقيقة ؟ إننا لن نتأكد منها حتى نستطيع صنعها . فنظرية معرفتنا هي نفسها نظرية معرفة الله كما يصفها لاكتانيوس بقوله : « هو وحده الذي بيده الأمر ويقرر المصير » . وإذا ما نظرنا إلى عملية المعيشة وهذه الفكرة في عقولنا ، في وسعنا أن نرى أننا ، في واقع الأمر ، نشكل العالم دوماً من جديد . وبعملنا هذا نقترب من فهمه ، وخلال فهمه ، نصبح واقعا أكثر كمالا .

وأول تشكيل جديد نقوم به يحدث في الذاكرة. فإن عالمنا يصل إلينا ، فلنقل ، عن طريق الإدراك الحسى وانطباعات الترابط أو التركيب والبناء بين هذه النقاط. وعلى هذا فليس هناك أى شئ مما ندركه هكذا لا نستطيع أن نسترجعه طبقا للنظرية . ولكن أى قدر مما ندركه ، يمكننا أن نسترجعه فعلا ؟ بضع لمسات يلوح لنا أنها ضرورية وهامة . وما مقدار جودة وصلاح هذا الحكم الاختيارى ؟ فلتحاول أن ترسم وجه أعز صديق لك في غيبته ، وعندئذ يذكرك الرسم بالضرورة أن ذاكرتك قد قامت بعمل أقل كثيرا من العامل الكامل الرسم بالضرورة أن ذاكرتك قد قامت بعمل أقل كثيرا من العامل الكامل فأنت أقل من « الواقع » بدرجة كبيرة فيما تعى . وبطريقة ما مثل هذه فإن نشاطى هو الاختيار المستمر لمدركاتى ، لأنه يجب أن يكون ماديا محسوسا . وبالقدر الذى

تصيبه هذه العملية من النجاح ، تصبح مدركاتى واقعية بمعنى أنها تتلاءم مع الواقع ، والدليل على ذلك أننى أستطيع أن أصور طبق الأصل ما كنت بادئ دى بدء قد لاحظته وتقبلته فحسب .

وليس في وسعى الآن أن أخلق شيئا من غير أن أخلق في الوقت نفسه نوع المجال أو المكان الدنيوى الذي يوجد فيه والذي يتفق مع وجوده . وهكذا فإن ما أخلقه يتخذ صورة مماثلة لعمل من أعمال الفن الذي أنتج فيه من مصادر ثروتي العقلية مكانا وزمانا آخرين ، وتنسيقا آخر للأحداث والأشخاص ، وخطوطا تركيبية بنائية وقطعا منبثقة من عالم آخر . وإن إنتاجي من « الحيال » إن هو إلا تجربتي ورسالتي في الواقع ، ويصدر ما أنتجه الحكم على نفسي . وبقدر ما أكون ، في حالتي الشعورية ، خالميا أو عاطفيا ، وحشيا أو سطحيا ، متلهفا على ما يهز المشاعر ، أو عاطفيا ، سقيها أو قل من وجه آخر غير واقعي ، فإن روايتي أو مسرحيتي ، صورتي أو أغنيتي ، سوف تكشف وتعلن عن هذه الخصائص والصفات: وبقدر كاف من دماثة الخلق، قد يسعدني الحظ أن أدركها بنفسى ، وأنتقل إلى ما وراءها . ومادمت قد بلغت حد إدراك طبيعة الأشياء ، فلا بد أن أردها في صورة أو صيغة جديدة ، ولكنها صورة مزيدة باضافة جديد - هو التحسين الذي إن هو إلا « فكرتى » والذي لم يفكر فيه أحد ألبتة من

ومن بين مثل تلك المبتدعات هناك واحد ليس هو إلا نتاج كل إنسان ، أو قل هو العمل الحاص بكل فرد ، فى صورة خاصة هى هذه الذات التجريبية . وكل قرار يساعد فى صنعها ، ذلك لأن لكل عمل هدفه فى صورة (أ) تغيير فى العالم الخارجى ، (ب) ومفهوم لذات الفرد باعتبارها صاحبة ذلك التغيير . ومها بلغ القدر الذى تبدأ به الذات خط سيرها وعملها فى الحياة باعتبارها نتاج حيوات سابقة ومجتمع سابق ، فإن النفس الرحالة التى أبعث بها إلى عالم الأحداث تبدأ فى الوقت المناسب فى حمل علامة صناعتى اليدوية . وفيها قدر

كبير من الفشل وتجنب العمل الصعب الذى يتبلور فيما أدرك ما يكون عليه الإنسان. وعلى الرغم من ذلك فنى كل الظروف والأحوال، فإن هى إلا نتاجى، وفى صنعى إياها قد أصبحت أكثر وضوحا فى آرائى وأفكارى عن ماهية الواقع فى الطبيعة البشرية. وإنى لعلى أهبة الاستعداد لصنع عينة أفضل.

وإذا كان على الفرد أن يدرك هذه الحياة ، فعندئذ ، كنوع من التلمذة والتدريب فى القدرة على الحلق التى بها يقاس تقدم الفرد بدرجة الواقع الذى يصل إليه ، على الفرد أن يفسر بدقة الحقائق التجريبية على ضوء صراع مستمر ، غالبا ما يكون لا شعوريا . وبوجه خاص ، فإننى أتعلم كيف أخلق ذاتا .

وفى تأملنا ، فإننا نجنح إلى تقدير المعنى الخاص بحياة ما ، حياتنا أو حياة الآخرين ، بحسب ما يتم من إنجاز . فنحن نعيد سرد ما قام به شخص ما من عمل . ونمتدحه ، بالقدر الذي اندمج به مثل أعلى معين في بناء ونسيج التاريخ البشري . وإننا لندرك الحياة وقد انغمست ، بالقدر الذي عكفت عليه ، في الخدمة الخالصة للأهداف المثلى ، التي تصبح بعضها ، تحت رعاية الطبيعة والمجتمع ، مجسمة في العمل الإنساني . ولكن هناك حوادث في أثناء إتمام العمل وجمود وإجحاف في هذا التأمل في الماضي . فهل العمل الذي يتم القيام به ، مع هذا ، هو المعيار الذي يقاس به الإنسان. المقياس القائم كما هو في مجرى متقلقل سريع التلاشي حاص بالنهاية البشرية ؟ وهناك بضع مرئيات قانعة راضية ببرامج عملها ، وتبدو أنها على دراية مشوبة بالقلق بأن هذا ليس هو بيت القصيد ( الشي الأساسي ) فإن حساب ماهية الأشياء وكمها يبدو أنه ارتباط خارجي ، لا ينتسب إلا جزئيا إلى الإنسان. أفليس هناك بعض الناس ممن لا يقومون بعمل شيَّ طبقا لذلك التفسير؟ وهل هم بناء على ذلك تافهون لا قيمة لهم ؟ وهل من الواجب على الفرد أن يفكر في نفسه بهذه الصيغة ؟ وما هو أكثر كآبة من أن يشعر الفرد أنه مضطر لأن يأخذ بوجهة النظر العامة لذاته ؟ فهل نعيش لنعمل ؟ أم أننا نعمل لنعيش؟ إن أعمق غريزة لدينا لتوحى بأن مالم يصل إليه الفرد بعد قد يكون أهم بمراحل مما قد قام بعمله ، وأن ما يكونه الفرد ،

أكثر أهمية من أى من الاثنين. وما عمله الحقيقي إلا درجة الواقع المجسمة في شخصته.

وفى واقع الأمر ، هل هناك شئ يعمل بإيجابية أكثر مما يكونه الفرد؟ إن الذات المفكرة تجعل تعليقها المستور ، المحتوم ، غير المنطوق على أوجه النقص والقصور فى الذات الحاصة بالعمل شيئا محسوسا . وكل من يراقب العمل يرى كذلك علامة ذلك السخط الذى يستمر يهدف إلى ما بعده . فالمعنى الصحيح للعمل هو ما يعنيه العمل بالنسبة للذات التي تقوم به ، فبدون هذه الذات ليس للعمل أى معنى قط . « والوجود » هو الذى يلازم ويدعم كل « عمل » يحدد له أى عمق من المعنى يمكن أن يحمله . وجهذه الصورة فليس هناك أى معنى إلا فى وجود الذات .

وإذا ما اختفت هذه الذوات ، وكل ما شابهها ، لاختنى المعنى من العالم . وليس هناك عمل يمكن أن يبقى الشخص حيا ، ولكن بقاء الشخص إن هو إلا ضمان بأن قيا مثل تلك لن تنتهى إلى العدم ، بل إن الشخص هو الذى يخلد العمل ، وليس العمل هو الذى يخلد الشخص .

ولم يلق هذا التقدير للمعنى قبولا حسنا بانتشار الفلسفة العملية ، التى ينحصر تقديرها النهائى للوجود فى صورة العمل فحسب وفى الغرض الذى تقدمه هنا فقد خصصنا مكانا للناحية العملية (البراجاتية) ، ما دام الاتصال الفعال ضروريا للانفصال السليم ، ومن الواجب على الفرد أن يعمل لكى يكون واقعيا . ولكننا نجعل الوجود أمرا أساسيا .

ويتمركز فى لب الروح السليمة الصحية تفضيل ، يصعب تفسيره طبقا لأية فلسفة خاصة بتكييف العمل – تفضيل الطرق الوعرة من الخبرة عندما يرى الفرد ، خلالها ، الحقيقة الكلية وينهض ويوقظ نفسه لملاقاتها . وما هذه إلا الروح التى تميز الدعوة الرواقية القديمة التى ترحب بالألم قائلة : « اضرب ، أيها الواقع المقدس » . وما هذه أيضا إلا روح الشاعر ريلكه عندما قال : « غالبا ما أدهش عندما أرى أننى على أهبة الاستعداد لأن أقلع عن كل شيئ متوقع ،

من أجل الواقع ، حتى ولوكان مؤلما ؟ وليس هذا حبا فيها هو مؤلم وإنما هو من أجل ذلك المعنى الأعظم الخاص بالوجود الذى يمكن أن يستوعب كل ما هو مؤلم .

وأما الحيرة في اعتبار الوجود مادة المعنى فتنحصر في أن هذا بالذات هو الذي يبدو أن الموت يفنيه . فأعال الفرد تعيش من بعده ، أما ماذا يكون الفرد ، أو ماذا كان ، فتبتى فحسب كنكهة أو رائحة تمضى مع الانطباع الشخصى . ولا شك أن هناك أدباء وعلماء من عبيد العادة الذين يواصلون جمع العلم والمعرفة الى يوم وفاتهم ، وكأنهم ينسون أن المعرفة ، بوجه خاص ، يجب أن تحتنى وتزول بزوال المخ . وهناك متعبدون متعصبون من أمثال أتباع فلسفة بروست وتزول بزوال المخ . وهناك متعبدون متعصبون من أمثال أتباع فلسفة بروست والنظام حتى آخر رمتى . وبالرغم من أن مفهوم الروح عند بوزانكويه Bosanquet هو أنها أنفس نتاج كها أن بناء الروح هو المهمة الكبرى للكون ، إلا أنه كان يرى أن هذه الروح ذاتها شئ قابل للتلف والزوال . أليس في هذه التربية الصماء للذات نوع معين من التعصب ، أو دافع ذاتى ، أو رفع يائس للماء من آبار نصب معينها – أو قل إنه ازدراء مشوب بالشجاعة للعقل من أجل الصالح العرفي الخاص بمحافظة الفرد على شرفه كاملا لم يمس ؟ ولماذا يصر الفرد الذي لا يستطيع أن يعمل بعد على الوجود ؟

وقد يكون الجهل ، أو هو الوضع السامى للروح الرياضية ، الذى لا يزال واعيا يتوقع ما يتخيله من نظرات إعجاب المخلدين من الناس . أما إذا ما مضى وحيدا – كما يفعل الرجل الأخير مفضلا أن يخلف بالليل الأصداء الحاصة بمحب متحسس للفضيلة الرواقية ، وكأن على العالم اللاشعورى ، فى تناقض ظاهرى ، أن يتذكر ! فإنه غرور ذاتى باطل ، أو عقيدة خاصة بالتفضيل الجالى ! ومع ذلك أيضا فقد تكون حكمة وإحساسا عميقا بحقائق العالم الواقعية . وإنى أرى أنه هو هذا الشئ العميق . فنحن نهتم بالوجود أكثر مما نهتم بالعمل ، لأن الوجود ، بهذا المعنى ، إن هو إلا إمكانية باقية ، ولا يمكن أن تعنى هذه إلا

إمكانية لحياة أطول. فالذات التي يتم إنتاجها ، وهي خليقة الفرد المحددة الزمن ، مآلها الفناء. أما الذات المفكرة ، وقد بلغت حدا من الواقعية خلال دلك العمل الحلاق ، فهي على أهبة الاستعداد لمرحلة أخرى ، من غير ما استبعاد للأولى ، مرحلة تتميز بالمعرفة وتتضمن عمق الوجود.

# خاتمة : الصوفى والواقعى

ليست خاتمتنا نظرية فيما وراء الطبيعة . وإنما هي فرض عن شروط وظروف معينة تصبح ضرورية إذا كان من اللازم أن يكون للحياة الإنسانية معنى ملائم ، بالنسبة للإنسان الحديث أو أى إنسان آخر .

وأحد تلك الشروط هو أن الحياة الإنسانية يجب أن يكون لها تتمة ، أو بعد من أبعاد الأزلية . وشرط آخر هو أن هذا الوجود الراهن يمكن اعتباره دعوة مقبولة في خدمة الواقعية ، على ألا يكون مفهوم هذا اللفظ الواقعية العابرة الظاهرية التي هي في متناول اليد ، وإنما واقعية كاملة أصلية ، تعادل أية قوى موجودة في العالم الذي يضمنا .

وما التحول إلى الواقعى في أى من تلك الصور والمعانى إلا عمل لا نهاية له ، يتطلب زمنا لا نهاية له ، وعلى الرغم من ذلك فهو اتجاه نتخذه غريزيا ، ونصل إلى شئ منه بمرور البرهة البشرية . ومن غير ما وزن سابق لما هو أفضل أو أسوأ ، فإننا نسير ما وسعنا ذلك نجاه « موضوعية » العقل والتقدير . ونهاب الوهم وكأنه وباء هيولى ونتخلص شيئا فشيئا من حصتنا الخاصة التي نختزنها من أنواع الغرور ، والخيال ، والخرافة المتعلقة بأنفسنا وبالعالم . ولما كانت هذه الحماقات لا تؤدى إلا إلى الفشل والحزن ، فإننا نضطر كما ننجذب تجاه أصالة أعمق في الملاحظة ، والعمل ، والتخيل ، والتخطيط . فالواقع الموجود في العالم الحنارجي المحيط بنا يصبح في أناة ذاتياتنا وأخطائنا : وبقوة هذا الألم والعمل المبذولين في « الحبرة » يصبح في أناة ذاتياتنا وأخطائنا : وبقوة هذا الألم والعمل المبذولين في « الحبرة » نابنا نصل إلى لذة من الحقيقة بالنسبية ، أي إننا نصبح « واقعيين » نسبيا .

فلو استطعنا أن نصل تماما إلى الواقع ، لاستتبع ذلك بالضرورة استمرار الحياة بعد الموت ، إذ أنه يرتبط بالواقع حتى إنه يستمر ويبقى . ولكن لماكان ما نستطيع أن نصل إليه لا يتعدى درجة ونوعا من الحقيقة ، فليس هياك إلا احتمال

أن هذين الدرجة والنوع قد ينجحان خلال أزمات الموت . نحن لا نؤكد هنا أكثر من هذا الاحتمال .

وقد يكون من الممكن القول بأن الاستمرار بعد الموت ليس نتيجة لابد منها ، وكأن كل شخص قد قدر له الحلود سواء رغب أم لم يرغب . فن المؤكد أن الروح ليست مزودة ، كما كان يعتقد أفلاطون بواقعية الذرة المحددة ، الجوهرية ، التي لا درجة لها . ولكنها لا تحرز ، كما نعتقد ، خلودًا وإنما قدرة على الحلود . إذ يتوقف على نفسها ما يحدث أن تحرزه من درجة الواقعية . وقد يكون الخلود « خدعة » ، كما يمكن أن يتظاهر الفرد بالفناء . وقد تقرر الروح اعتبار المظهر الراهن ، الجزئى للأشياء نهائيا ، كما تجعل منه عن طريق العمل المحدد القائم على ذلك الغرض حقيقة بالنسبة لخبرتها الخاصة . وإنها لنقمة المذهب الواقعي غير التام عندما تصبح مظاهر الروح الخادعة واقعها الحقيقي الفعال .

ويكن الدليل الأساسي على هذه النظرية إلى الأشياء فى الخبرة ، فى مظهر من الحبرة يشترك فيه الإنسان الحديث مع الإنسان البدائى ، أو قل بصيرة نفس قد يصعب عليه تمييزها ، ولكنه لا ينبغى أن يفقدها أو يتركها فى ضوء العلم البالغ الكامل . وإنى أشير إلى تلك البراءة الكامنة فى الأعماق ، براءة العقل (أو «كليته السلبية») التى بها يسير فى معيشته كما لو لم تكن هناك نهاية زمنية لكيانه ووجوده .

وإن هذه البراءة ، وقد تحدثها الحدود الواقعية للحياة ، هى التى أظهرت النظريات الأولى غير الناضجة عن استمرار الحياة بعد الموت وأضفت على الوجود القاسى للشعوب القديمة قبسا من المعنى والأهمية . ولو لم يكن هذا الإدراك نفسه لأصبحت حيواتنا الخاصة ، وهى أغنى إلى حد بعيد بما يصاحب المواقف من رضا وقناعة ولذة ، أقول لأصبحت أجدب من حيواتهم ولانهى بها المطاف إلى حيث ينعدم المعنى تماما .

وبقدر ما نستطيع أن نكشف هذا المعنى الكامن فى أعاقنا ، المعنى الحاص بسيرنا غير المحدد ، فإن فى وسعنا أن ندرك تواً كم يبعد عن الحقيقة الخوف من أن هذب الآخرية التى تكمل هذه الحياة – أى « العالم الآخرية التى تكمل هذه الحياة – أى « العالم الآخر» – لا تستقيم والانتباه

العقلى الكامل إلى هذه المهمة الراهنة . فإن معيار الانفصال الممكن من هذه المهمة هو في الوقت ذاته المعيار الخاص بالارتباط الممكن بها . وعن طريق ذلك المنظور الكامل أجدني قادراً على تقويم « تقييم » هذا الجزء ، فبساطة الطفل تبه إخلاصا قلبيا في كل لحظة : ولا يستطيع الإنسان الناضج البالغ أن يحتفظ ببساطة الأطفال تلك ، ولكنه قد يحتفظ بعرض منطقي معقول عنها . وعلينا أن نلاحظ بعناية أن الطفل لا يعامل لحظته الراهنة «كما لوكانت كل ماله » ؛ ذلك لأن أى فرد يعتبر اللحظة الراهنة كل ماله ، وكأنه يقول عنها : «إن هذا الذي بيدى الآن هو نهاية المطاف : فلأستفد منه أكبر فائدة » ، يكون غير قادر على الاندماج الخالص في تلك اللحظة ، إذ تشغل عقله حقيقة الجد ، وما يمكن أن يكون وراءه ، ولكي يستطيع الفرد أن يهب نفسه خالصا للحاضر ، يجب على الفرد أن يلم في إصرار بأن الحاضر ليس هو كل شئ . بل ويجب أن يكون في وسع الفرد أن يعالج اللحظة الحاضرة كما لوكانت مشتغلة الجمعة التي حددتها لها تلك الحياة الكيلة التي تميز من غير ما حدود بعدها .

وبالنسبة لغالبية أهداف الخبرة ، فمن الأفضل أن تبرك تتمة الحياة هذه في الصيغة البسيطة شبه السلبية التي تقول : « لا توقف » فلا يوجد تناه مطلق ، بدلا من محاولة النمسك بالمغزى الكلي للوجود في أى تغيير مثل « معرفة الأشياء كما هي » أو « بلوغ الواقع » . فكما نحدد بوعي هدفنا النهائي ، فإننا نحمل العمل كله عبء هدف مزدوج . فبالرغم من أن كل عمل له هدفه المباشر الخاص به ، إلا أنه يسهم (أو ينبغي أن يسهم) في ذلك الهدف النهائي . وفي الحقيقة على أن أنظر إلى ما أقوم به من عمل أولا في ذلك الضوء الأخير ، وعلى ذلك في مهاية الأمر يهدد هدفي الأعرض بأن ينتقص من هدفي الحالي ويستخف به . وقد كانت آفة التقوى بأنواعها هي أنه لم يكن لكل عمل عبء ثقيل خاص به فحسب ، وإنما كان يحمل أيضا مجد الله ، أومظهرا آخر من مظاهر العملية الدنيوية . ولم تبجل الحياة فحسب بنبل أفقها ، وإنما مجدت كذلك ، كما ضعفت تلقائيها . وهكذا يبدو الفيلسوف ، شأنه في ذلك شأن اللاهوتي ، وقد قضي عليه أن

يدخل على أنواع السلوك البشرى البسيطة العادى هدفا طارثا أعلى يشعر به ، وهو مضطر أن يفعل هذا : فلا يستطيع إلا أن يواجه مشكلة المعنى التي تضعها الحياة في صيغة المدركات ، حتى وهو يعترف بسخافة وهلهلة الأقفاص الفكرية التي يحاول أن يسجن فيها ما يفلت من الصياغة دائما . ولكنه ملتزم كذلك بأن يبين مكان الصوفى ، الذي يفلت من هذا المأزق .

وإنها لوظيفة الروحانى الخاصة أن يذكرنا بأخطار التحديدكله ، في حين أنه يتمسك بتصميم قوى كذلك بأن هناك شيئا ما يجب علينا دائما أبدا أن نحاول تحديده . وبينا هو يتمسك بابتعاد يشوبه الشك الجامد من جهة جميع «المدركات» (فيا عدا واحدا أو اثنين) ، فإنه أكثر تشددا من ناحية تلك التأكيدات الهزيلة التي يشعر أنه شخصيا لا يغلب فيها . ومن أمثالها : أن هناك معنى في الأشياء كلها ، وأننا نلم دوما به إلماما غير واضح ، وأنه من الممكن تحويل هذا الإلمام غير الواضح إلى اعتقاد راسخ مباشر.

وهذا التأكيد الأول الذي ينادي بوجود المعنى ، إن هو إلا تأكيد هزيل - مجرد « وجود » من غير «ماهية » - من الأمثلة التي يبتهج بها الصوفيون لإثارة جميع من يرغبون في المادية المحسوسة . ومع ذلك فإن هذا الهزال نفسه يضمن أن التأكيد لن يعترض ألبتة طريق العمل الراهن ، كما أنه من الممكن أن يكون أهم تأكيد نلقي به ضمن الأسس التي تبني عليها . ذلك لأنه إذا كان من المؤكد أن هناك معنى ، لأصبح من المعقول أن نقضى العمر أو أكثر من العمر في البحث عنه ، وأن نرفض تلك السلبيات التي يتكرر عرضها بسبب اختلاط الأصوات الفلسفية أو الارتباكات التي تشوب خبرة الفرد الخاصة . فإذا لم يكن من المؤكد أن هناك معنى ، فقد يكون من الصواب أن نطفئ في وقت ما الحاسة للعثور عليه . ونحن ميالون بالطبيعة إلى إعفاء الحياة من الشبهة أو الشك ، وإلى اتباع عليه . ونحن ميالون بالطبيعة إلى إعفاء الحياة من الشبهة أو الشك ، وإلى اتباع المنهج العملى : « اعمل كأن الحياة جديرة بالعيش » . باعتبارها مخاطرة نعجل المنج العملى : « اعمل كأن الحياة جديرة بالعيش » . باعتبارها معنى فحسب ، بإخراجها . وفي وسعنا أن نتشبث بهذا بكل إيمان صادق ما صمدت الشجاعة وثبت . ولكن من جهة أخرى إداكنا حقيقة نعمل طبقا لفرض عملى فحسب ،

ندعمه ونسنده نحن أنفسنا ، فمن الواجب علينا أن نكون مستعدين لمواجهة الحقائق التي سوف تتطلب قرارا سلبيا . أما الروحاني (الصوفي ) فيرفض كل ما يتعلق بالمذهب العملي ، فله يقينه وثقته : وبسبب ذلك اليقين والتأكد ، يمتنع دائما أبداً ، كما يمنع الآخرين ، من الانغاس في ترف اليأس .

وإذا ما سألنا الصوفى كيف يمكنه أن يكون متأكداً ، فإنه يحيلنا إلى ما هو على الدوام أفضل من البرهان ، الخبرة المباشرة . وإن دلك الخيط من الخبرة بعينه هو الذي كنا ولا نزال نتتبعه ، البراءة الفطرية التي تؤكد أن «لانهاية» ، البساطة التي تميز استيعاب الطفل واندماجه ، ولكن مع هذه الصفة الإضافية الإيجابية ، وعي لا يمكن تحديده بقيمة مطلقة في كل ما يفعله الآن . ويصرح (وهو يعي تماما التناقض الظاهري) بأن هذا المعنى البعيد الغرار دائما ما يشعر في غير وضوح كصفة ملازمة للخبرة المستمرة ، قريبة غاية القرب منا إلى حد أنه لا يمكننا تمييزها ولكنها قريبة غاية القرب كذلك إلى حد أنه لا يمكننا أن نشك في وجودها .

وإذا ما أنكرنا أية خبره من تلك الخبرات من جانبنا ، فإن الصوفى يعرض نفس التأكيد المنبع غير المعقول فيا يتعلق بخبرتنا وخبرة الآخرين كما فعل فيا يتعلق بخبرته ، وكأن له مدخلا إلى الأربطة التي تجرى خلال وأسفل بحار الذاتية المنفصلة . وهو يلجأ إذا دعت الضرورة إلى العقل الباطن منتقلا من شعورنا العادى ، ويطلب منا أن نشهد أن في النظام البدائي لوجودنا الحيوى يقع وريد المتعة ووريد المعاناة جنبا إلى جنب ، ويربطنا كل منهما بالحياة رباطا أقوى بسبب وجود الآخر . كما يلمح إلى أن هناك فنون الانتباه التي ، بإثارتها معنى القيمة المركزية وإحالتها إلى إشعاع ضوئي قوى ، قد تظهر لبرهة الأوصال التي تربط الذات الحالية بالمجال غير المحدد المعالم الحاص بالمعنى العام الشامل ، ثم تترك هذا المنظر كعقيدة دائمة للذات الشعورية ، ويوضح الصوفي كذلك أن هناك لحظات المنظر كعقيدة دائمة للذات الشعورية ، ويوضح الصوفي كذلك أن هناك لحظات يتقدم فيها هذا الوعى إلى الأمام ولا يشهد ويقرر الحديث الجارى فحسب ،

العادى لكونه عاملاً متناهى الصغر يشترك في الأحداث ويتحول إلى معنى جديد من الصحة والصلاحية والحرية : «أستطيع أن أهمّ بهذا الحدث ، وما هو أمامي لأفعله ، أستطيع أن أفعله ، إلى الحد الذي أحرك فيه جميع حقائق العالم من داخل هذه البؤرة الصغيرة التي يتركز فيها العمل » . وعندما يبلغ الفرد هذه اللحظة فإنه يتوقف عن وزن الوسائل البديلة المختلفة إلى غايته ، ويتوقف عن الشك في صحة غاياته . ليس هناك إلا شيُّ واحد فحسب يستحق العمل ، وهو جدير إلى درجة فائقة بالعمل ، ولم يعد من الصعب القيام به ، ولا تستطيع أن تعرف لذلك سبباً . (١) فالنفس تطرح اهمامها إلى ما وراء سياجها الحاص بها ، وباستنادها بقوة إلى المقاومة الحارجية ، كما استند شمشون إلى الأعمدة ، تشعر أنها تهوى . هذه هي الحرية في شكلها المادي ، الحرية الحقيقية والكاملة العدة : فني تلك الحبرة يعرف الإنسان نفسه واقعيا مثله في ذلك مثل العالم الحارجي ، ويعرفُ الإنسان ، كذلكُ أنه يشعر في الحال بمعنى الأشياء وكأنه يسرى خلال ذلك العمل الذي يقوم به.

وإذا ما تناولنا شخصية الصوفى بمفرده ، لوجدنا أنه يغلب أن يكون شخصا «مؤازرا » معوانا ، ولكنه كذلك شخص مكايد يعذب بالأمانى الخادعة ، ويهوى المحاطرة التي لا تقل عن مجازفة المحدد الفلسنى ، تلك التي تظن الثقة اللذاتية خطأ حقيقة موضوعية . وبالرغم من ذلك فليس هو مجرد عالم أساطير ، وإنما هو شخص يرى ويدعو الآخرين ليروا . وفي تقديري أنه على صواب في تأكيداته الأولى ، وهي أن هناك معنى كليا في الأشياء ، وأننا جميعا على دراية غير واضحة به ، وهكذا قد نكون متأكدين من وجوده . فإذا لم يكن هناك

<sup>(</sup>١) مونتاجيو C. E. Montague في كتابه «مذكرة » A Memoir ص ٢٩٩ ويمكن الاطلاع كذلك على قصته القصيرة بعنوان « العمل » Action لإيضاح هذه التجربة .

معنى يشعر به فى الحال فليس هناك أى معنى على الاطلاق: ولن يعوض أى معنى مستقبل الغياب الكامل للمعنى فى اللحظة الحاضرة، ومها يكن المعنى الذى قد يحدث أن تحمله الحياة فيا بعد فيجب أن يكون ببساطة هو التفسير المسهب للمعنى الذى تحمله الآن. وكيف أستطيع أن أبحث عن شىء، إذا لم يكن لدى دليل حالى على ذلك الذى أبحث عنه. كما أننى لا أستطيع أن أحن إلى ما ليس له وجود هنا، إلا إذا استطاع الحنين أن ينعم التفكير فى ذلك الذى يفتقده، وبالتأمل والتفكير أستمتع بصورته.

وفي الوقت ذاته ، فإن هذا التأكد المباشر ليس كافيا . فلو كانت مثل مبررها الذي يمكن الحصول عليه دائمًا وكافيا لما كان ثمة داع لمنهج عمل أو تغيير. وإذا ما كان كلام الصوفي محل تصديق دقيق ، لكان عليه ، شأنه في ذلك شأن الرواقي ، أن يرد أمر الحياة اليومية كله إلى نوع من النظام أقل مرتبة وشأنا ، مثل جولة الواجبات التقليدية . وإذا ما بحثنا حقيقة سيرة حياته ، لوجدنا أنها في العادة غير متلائمة كما ينبغي . فغالبا ما يجد نفسه في الأمور العملية ، شخصا فعالاً في جد ونشاط ، من أمثال سافُورنارولا ، أو اكهارت أو لويولا . وفي بعض الأحيان ينزل إلى هذه «الواقعية» يصحبه شعور قلق مشوب بالرياء، وكأنه ينبغي أن يكون غريبا في هذا العالم الخاص بالحقيقة. وفي الكثير من الأحيان يحس ويرى أن في الحياة يجب أن يوحد ، بطريقة ما ، بين مظاهر الحياة الواقعية ومظاهرها الروحية الخيالية ، ويسعى وراء فهم أعمق لهذا الاتحاد . وبالنظر إلى ما نفعله كمنهج عملي ، فإننا جميعا نميل إلى أن نأخذ الوجهين بالتبادل والتناوب. ويجب علينا أن نكون واقعيين في العمل، محددين، تحليليين ، مسئولين ، ناقدين ، نفصل بين الخير والشر ، ونرفض أن نلتمس عذرا أو نجد تسوية لعنف العالم وقسوته وصلابته . ونركز على العمل الذي نقوم به وعلى أهدافه كما لو كانت كلها من الأهمية بمكان ، وكأن ليس للخبرة سوى تلك القيمة التي يمكن بتلك الجهود أن نستخلصها منها وحسبنا ذلك. وبعدئذ، عندما تتسرب القيمة والمعنى مما نحن قائمون بعمله خلال شدة تركيزنا عليها ، كها يحدث عادة فى نهاية كل عمل يومى ، فإنه من الواجب علينا أن نصبح صوفيين لكى نجدد ذلك المعنى الحاص بالكل الذى يستطيع أن يسكب قيمته مرة ثانية على الأجزاء . وعلينا أن نستعيد ، باستخدام فن أو آخر ، ما أسماه منشيوس «قلب طفلنا » وما أسماه لاودزى «الطريق Tao» ، ومعناه البساطة المجردة فى الكيان والمظهر والتى تمنح وتهب النسبة ، والوحدة ، والكلية إلى أجزاء المجهود الصغيرة المتصارعة . وليست هذه إلا أسماء أخرى لتلك القبضة الأولية على الواقع المطلق الذى يقول عنه الصوفى بحق ، إنه غير قابل للاغتراب أو الابتعاد عن الذاتية البشرية .

وتجد المعشة العادية كلها سلامتها العقلية خلال صبغة ما لهذا التبادل أو الاتزان . ولكن التبادل ، وهو حل عملي ، لا يعتبر تفسيرا موفقا . فهل يستطيع الواقعي أن يضم هذا الروحاني بين دفتي نظريته ، أم هل يستطيع الروحاني أن يستوعب الواقعي ، أم هل تستطيع نظرية ثالثة من نوع ما أن تضم الاثنين ؟ وفى النهاية ، يجد الروحاني سبب مظهره الواقعي ، وبالرغم من أنه لكي يفسره يلجأ مرة أخرى إلى الأسطورة . ويدعى أنه مادام العمل الذي يقوم به في حينه يؤثر في أقدار الآخرين وحظوظهم إلى جانب نفسه ، فإن لديه شيئا خاصا عليه أن يفعله من أجلهم (وليس فحسب من أجَل تطوره الخاص باعتباره واقعياً ) بالرغم من أنه لا يعرف ماهية ذلك الشيء . وبهذا المعني فإن حياته النشطة شبكة لا حدّ لها من معابر الطرق التي يتقابل ويتقاطع فيهاكل طريق مع الطرق الأخرى والتي ينقل الصوفي إليها ذلك الواقع الذي يكون قد بلغه حتى ذلك الوقت . وهكذا تشمل الحياة سلسلة من مواعيد اللقاء مع القدر ، والمعيشة كلها ، وهي مليئة بالمحاطرة الكامنة ، تتميز بأهمية الإعداد لتلك المقابلات . وتنحِصر خطورة المعيشة في أن الفرد قد يفوته اللقاء مع القدر ، أو يفشل بسبب عدم اللياقة في عمل ذلك الذي كان من الواجب عمله في الزمان والمكان المحددين.

وقد كان كونفوشيوس ، الذى اشتهر مثل رجال كثيرين عرفوا بصمتهم العميق عن مسائل ما وراء الطبيعة بأنه لا أدرى ، أقول كان فى هذا المعنى صوفيا روحانيا . فلما تعرضت حياته للخطر بسبب هجوم وقع عند كوانج قال نتيجة لذلك « لقد نصبتنى السماء » « Tien » لكى أبشر بهذه العقيدة ، فإلى أن أتمم ذلك ، ماذا يستطيع شعب كوانج أن يفعل بى ؟ وكم من صوف ( بل وكم من روح لا تتميز بالصوفية ) قد احتفظ بهذا الاحساس بأن حياته ، بما لها من اشتبكات كثيرة شبه عرضية ، تندمج فى نسيج هدف كلى ، هو جدول أعماله التي يجب أن يتمها على أحسن وجه . ولدينا فى قصة هتشنسون . « إذا أتى الشقاء » ، لاعبا الشطرنج الراسخان العنيدان ، فيرجس وسابر . أما فيرجس فهو شخص بصير ( شأنه شأن الصوفى الأصيل ) على أن لحياته هدفا خاصا ، ولو أنه لا يعرف ماهيته . ويواجهه سابر بمذهب الشك الواقعى ، ويجرى الحوار على نحو

سابر: «كيف تستطيع أن تسعى وراء هدف إذا لم تعرف ماهو؟» فيرجس: « وكيف تستطيع إيجاد حل لمسألة شطرنج إذا لم تعرف ما هى؟» سابر: « ولكنك تعرف أن هناك حلا».

فيرجس : « هذا صحيح ، وأنت تعرف أن هناك هدفا » .

ومها يكن التلاعب بالشعر في إطار هذه الأسطورة الخاصة بجدول العمل، فهناك أساس من الصدق الأدبي الذي سوف يستخرجه الفيلسوف في وقت ما ويؤيده. فهو على الأقل يشتمل على ما يلى: وهو أنه تماماكما أن العمل الفني الذاكان عملا جيدا - يعنى الكون، في حين أن الكون كذلك يعنى عملا فنيا، ويوجد من أجل مثل ذلك العمل، فهكذا الحياة، وهي تتجه دائما نحو المستقبلية من غير ما نهاية، تعنى ذلك الهدف المطلق، ولكن الهدف المطلق بالمثل يعنى الحياة. وإذا لم يكن هناك معنى كلى، فلن تستطيع أية تفصيلات يومية أن تحتفظ بأهميتها. أما إذاكان هناك معنى خالد، فلن يكون في المستقبلية يومية أن تحتفظ بأهميتها. أما إذاكان هناك معنى خالد، فلن يكون في المستقبلية الزمان. وإذا ماكان هناك معنى مطلق للوجود، فلن يكون للحياة ما تفعله، في

أى وقت ، أفضل من أن تتجه إلى التلاقى البشرى حيث يمكن أن يتحدث الواقع إلى الواقع ، وبهذا العمل تحسن إلى الوجود والواقع كله . وعلى الرغم من أن « بلوغ الحقيقة الواقعة » هدف عام ، متاثل عند الجميع وعلى ذلك لا يعطى تعليلا خاصا لوجودى أو وجودك ، فإن هذا المفهوم الخاص بجدول العمل الشخصى ، باعتباره يضم ما يعنيه الكون بين دفتيه ، يعطى كل نفس وكل عمل أهمية رجاء العالم وحاجته ، التي أستطيع أنا وحدى ، في هذا المعبر ، أن أواجهها .

وهكذا فإن النظرية الصوفية الروحية تستوعب الواقعية ؛ فالصوفى الحق عليه أن يكون ، فى وسعه أن يكون ، واقعيا ، بينا الواقعى لا يستطيع أن يكون صوفيا من غير أن يشتى اطاره الواقعى الذى يضم كيانه ، ويقوم الصوفى بعمل المعجزة التى يتطلبها ولكنه لا يستطيع أن ينجزها لنفسه ، فهو يجدد القيم الدائمة التدهور المتصلة بالعمل اليومى برد سعة الأفق إلى دقائق المعيشة .

وإنى أقرر أن الروحانى بين ظهرانينا يقوم بعمل هذه المعجزة المتكرر الوقوع ، ولكن خلال ما يراه فحسب . وهو يعتمد طوال الوقت على تأييد وتعزيز من طبيعة الأشياء كما هى . ويستحضر فى كل موضع ، ربما خلال الرمز والأسطورة ، المعجزة الأكبر ، التى هى فوق قدرته المفردة بكثير -- معجزة إرجاع الفجر إلى الغروب ، والآخرية اللانهائية للحياة إلى لغز الموت .

وبذلك العمل ، يعد نفسه مسئولا عن أى ضوء جديد تجلبه واقعية البشر الشرعية الثابته ، خلال العلم ، والمنطق ، وفلسفة الكاثنات ، إلى إطار الوجود الأكثر اتساعا . وهذا الضوء البارد قد يقصى رؤياه ، وقد يعطى تلك الرؤيا ما تحتاج إليه من حرفية التعضيد . وفي أى من الحالين ، فإن الصوفى الحق لن يتنحى عن المهمة ، التي هي أمانا الآن ، والتي تعرض كل أمله للخطر والتهلكة ، وذلك لأنه إذا لم يكن بين يديه الحق ، فليس بين يديه شيء .

الجزء الرابع والمحديثة للظام الكوني والمصير



#### عصر التحليل

ومما سبق ذكره ، أعتقد أنه ربما قد انبثق معنى فحواه أن مسألة استمرار الحياة الشخصية بعد الموت – ومن المؤكد أنها أكثر المشكلات البشرية قابلية للتأجيل ، إذا ترجأ إلى ما لا نهاية فى أجمة « العمل اليومى » التي لا يمكن تجنبها – أقول إن هذه المشكلة نفسها جزء لا يمكن تجنبه من « العمل اليومى » .

فلا يستطيع أى مخلوق مفكر أن يعيش من غير أن يكون لديه صورة للكل الذي يشتبك فيه نشاطه : فحتى القط ، قبل أن يستقر لتناول وجبة غدائه ، يتأكد أولا من المخارج التي يمكن استخدامها . وإن فكرتنا الكلية البشرية ، غير الملحة لكونها كلية الوجود ، تعمل دائما من غير ما توقف . وفي إطار هذا الترقب ، فإن ما نعتبره المصير النهائي للناس ، أنفسنا والآخرين - سواء أكان خمودا أم شيئا آخر - يلعب دورا قاطعا وصامتا كذلك .

أما وقد أدركنا شمول مشكلة استمرار الحياة ، فإننا نصبح مسئولين أمام أنفسنا ، إن لم يكن أمام الآخرين ، عن تحقيق إمكانيتها ، بأية معدات للنقد يمكننا استخدامها وتجنيدها . وسوف يكون الصوفي ، كما سبق أن قلت ، آخر من يتخلص من المهمة ، ولكن الواقعي وحده هو الذي يستطيع أن يقدر صعوبتها الكاملة .

ولمثل ذلك التحقيق ، فإن المرحلة الراهنة -- ولنقل النصف قرن الذى تبلغ نهايته الآن -- هى المناسبة بوجه خاص . وهى كذلك ، لأن رياح المذهب السائدة مضادة . وما هى إلا الطبيعة الراسخة فى الشك التى تسنطيع أن تواجه الواقعية الصارمة فها يتعلق بالحاجة إلى المعرفة التى تلقى الضوء على هذه المشكلة .

ولم تفتقر هذه المرحلة إلى تفكير جديد قوى يتلاءم مع الصفة التي تميز الأشياء ككل . وطوعًا أو كرها ، كانت هذه الحقبة تختص « بالفلسفة العقلية » ، على

الرغم من تجنب هذا الاسم كأنه الوباء – وفى كلمات أخرى ، كانت تعكف على إصدار حكم موجز على ما هو كائن . وسواء خلال نزع وهدم الأسس القديمة التي قام عليها علم الطبيعة ، أم خلال الكشف الذي لا هوادة فيه عن أعماق علم النفس البشرى ، أم خلال التحاليل الفلسفية المعدة لمعالجة الأوهام في عنف - تلك الأوهام التي تنضوى تحتها « المذاهب التصورية والمثالية » الرئيسية السائدة - فقد كان موضوع بحث هذه الحقبة هو إطار النظام الكونى الذي يضم الحياة البشرية . وفي أثناء الفحص الدقيق ، غير هذا الإطار حدوده التقليدية أمام عيوننا . وقد بلغت هذه التغيرات حدا تحولت معه من غير مارحمة أهمية ومعنى القصة البشرية المحلية والعابرة إلى العدم .

وإلى جانب العلوم ، تظل روح الأدب والفنون تتعاطف روحيا . وتدق جناحيها ، كذلك ، الحواجز العادية وتحط كذلك من قدر العزة والآمال البشرية . وهي تسعى وراء الطبيعة ، إن لم تكن الطبيعية المادية ، وبذلك تتطلب إعادة تقدير مشوب بفهم عميق لما هو خام بدائى ، يدانى أحيانا ما هو مرضى ولكنه فى جوهره رحال وشجاع . وفى عنفوان قوتها ، تحذف الكثير مما لا يمكن تقديره بئمن من لمحات المعرفة وومضات النور .

والومضات واللمحات من غير شك ، ليست كافية . فيندر أن تتثبت وتتأكد من اتجاهها الخاص : فقوة التماسك والالتئام يجب أن تأتى من الخارج ، وعلى بعد معين شديد من سجايا الثورة والانقلاب . وتحت هذه الظروف والأحوال يصبح عصرنا « عصر التحليل » ينبوعا أو منجا للفرص . وهنا نشير إلى ثلاثة من العروض التي يتقدم بها العصر وهي مضادة بشكل واضح لفكرة استمرار الحياة .

# اللا أدرية على نطاق واسع

وقد امتاز القرن الحالى ، فى كل معاملاته المتفكرة والاهتام بموقفنا الإنسانى ، ببروز مسائل التحليل المنطقى ، ونظرية وعلم نفس المعرفة . فكيف وماذا نستطيع أن نعرف نحن الكائنات البشرية ؟ وماذا تفعل الحوادث الحاصة باللغة ، وتلك الحوادث الأخرى الخاصة بالدافع اللاشعورى ، لكى تنظم وتشوه تفكيرنا ؟ ألا يمكن نقد معانى الكلمات من جهة والتحليل النفسى من جهة أخرى أن يخلص الجنس البشرى المستقبل دائما أبدا من سخافات وعبث علم ما وراء الطبيعة أو العقليات ؟ ولما كانت مشكلتنا الخاصة باستمرار الحياة هى قطعا مشكلة عقلية فلسفية ، فليس بحثنا الراهن إلا إحدى السخاف المارولي التي ينبغى التخلص منها .

ومن الممكن القول بأن الانسان العادى لا يزال لم يمسه ريب فى أن أى تحول فى معنى الكلمات يتعلق بمسألة الحياة المستقبلة ، تلك المسألة التجريبية فى رأيه ، يمكن أن يستغنى عنها باعتبارها عديمة المعنى . وفى وسع المرء ، ربما بقليل من الحبث ، أن ينقل عن برتراند راسل فى هذا المقام ، ما يفيد أن الفلسفة تهتم « بمعنى العالم ، وليس فحسب بمعنى التراكيب . »كما أن معنى العالم بالنسبة للانسان لا يمكن أن ينفصل كاملا عن معنى الحياة بالنسبة للعالم .

ولكن بالتفكير الجدى فيما يتعلق باستمرار الحياة ، نجد أن التأثير الكلى المتحليل السائد لم يكن إقصاء المشكلة ، وإنما حلوله محل تصريح مؤكد سابق ، وإنكار مؤكد كذلك ، مصحوبا بالحكم على دوركل من الواقعى والصوفى الذى يقضى « بأننا لا نستطيع حقا أن نعرف عنه . » وهذا صحيح فى النواحى التي كان فى مقدورنا حتى الآن أن نتوقع فيها نتائج حاسمة ، معها وضدها – من الطبيعيين والواقعيين من جهة ، ومن العقل المتدين من جهة أخرى .

ولقد حدث أن كاتباً بلغت فطنته حداً كبيرا - هو المرحوم و . ب . مونتاجيو الذى امتاز من بعض الوجوه بعمل أساسى مادى فى فلسفته ، كماكان يبل إلى نسبة المظاهر العقلية إلى الإدراك المادى المربك للطاقة الكامنة ، حدث أن كتب يقول : «إن المشكلات القديمة تعجز قدرة العلم عن حلها . وإذا ما حلت إطلاقا ، فإنها تحل عن طريق الإيمان الروحى أو التأمل العقلى الفلسفى ، لا عن طريق أى شيء يمكن إثباته أو حتى تتضمنه الحقائق المؤكدة الخاصة بعلم النفس أو علم الطبيعة » . أما فيما يتعلق بالتأمل العقلى الفلسفى نفسه « فإن الفلسفة لا تستطيع أن تفسر المشكلة التي يقابلها الدين بالإيمان (١) »

وهكذا فإننا ، بوجه عام ، في أدب الطبيعة الجارى ، بدلا من الإنكار السابق الراسخ البديهي الخاص بإمكان استمرار الحياة ، الذي يحتل فيه الآن الأستاذ كورليس لامونت مركزا ظاهر الوضوح، نجد متسعا لقبول الغموض المتبق في تركيب ونظام الكون وهو يسعى وراء قناعة نهائية واشمئزاز وكراهية للسلبية العامة . من الجهة الأخرى ، فإن الإيمان الذي يسنده كذلك مونتاجيو إلى الدين يتأثر اليوم تأثيراً شديداً بالنفور الحديث من الاهتام بأمور العالم الآخر. ومن غير ما ضغط أو إلحاح في التساؤل عما إذا كانت هناك أو لم تكن سماء تتم فيها مشيئة الله إلى الأبد ، فإن بيت القصيد أو القرار في صلاة الإيمان المعاصرة هو أن هذه المشيئة ، على أية حال : « لتكن وتتم على الأرض » ومع هذا التحول في التأكيد، أخذ يزداد الاعتراف بأن إرادة الإنسان الطبيعية، المنفردة تمامًا عن التهديد بجهنم ، ذلك التهديد المتروك بصفة عامة ، تتميز بالقدرة على نقد الذات والقدرة على ترويض الذات مما يجعل « مشيئة الله » شيئًا بعيداً غاية البعد عن أن يكون قانونا غريبا خارجيا . وإن طموح الإنسان الطبيعي لكي يحيا حياة طيبة إن هو إلا جزء من الطبيعة البشرية الأصلية شأنه في ذلك الخطيئة الأصلية. واليوم غالبًا ما تحل قضية الخلاف بين كونفوشيوس وكالفن - « الإنسان بطبيعته خير»، « الإنسان بطبيعته شرير» - سواء على أيدى الوضعيين أو الروحانيين،

<sup>(</sup>١) محلة جامعة كولومبيا التي تظهر كل ثلاثة أشهر. عدد مارس ١٩٣٣.

بالقرار الذى يقضى بأن الإنسان بطبيعته خير وشرير. ولما كان الإنسان ميالا لأن يتبع ويطيع حافزه المباشر الحاص به ، فني وسعه أن يدرك أن التتبع يكون «شرا »أحيانا ، وخيرا عندما يرحب هو نفسه ويسلم بالهدف الأوسع الذى ينقد الحافز عن طريقه (۱).

فإذا كان الاهتمام بالذات طبيعيا ، فإن الأهداف المقنعة التي يقدمها الوسط الاجتماعي لكل فرد نام ، والتي ترفع آفاقه بعيدا فوق حدود الذات وحدها ، هي كذلك طبيعية ، كما هي الحال تماما مع « الحياة مع الآخرين » ؛ إذ هي الوسط الطبيعي الحاص بكل إنسان . وهكذا يتجه الالتجاء إلى استقامة الحياة باعتباره قائما على أمر إلهي إلى وحدة مع الالتجاء إلى مجتمع بشرى تمثل في هيئة كمالية ، كما يتجه هذا بدوره إلى وحدة مع ما يدركه إحساس الفرد الحاص بالقيم على أنه صواب في جوهره .

وبقدر ما يكون هذا صحيحا . يفقد العالم الآخر أهميته الفريدة كمصدر للقانون الخلق . فهناك ما وراء الاهتمام بأمور هذا العالم ، مما يهيئ المجال المطلوب . ويوجد حقا عدد قليل من الكائنات البشرية لا يثيرها اهتمام حالى نشيط - معقول أو غير معقول - بعمل شئ من أجل الذرية ؟ بصرف النظر عما إذا كان موتهم سيحجب كاملا عن بصيرتهم مصائر الذرية . والحقيقة البسيطة تنحصر في أن الإنسان قد عاش دائما من أجل أهداف تتخطى مدى حياته الخاصة ، مادام قد احتفظ باحترام الحياة الأخرى للبشر . وكما يذكرنا هوايتهد : «فمن المؤكد أن ريجيولس ( القائد الروماني ) لم يعد إلى قرطاجنة ، مع تأكده من العذاب والموت ، ومراعاته أية أفكار صوفية عن حياة أخرى - قد تكون جنة مسيحية أو نيرفانا بوذية . وقد كان رجلا عمليا ، وكان هدفه الأسمى ازدهار

<sup>(</sup>١) لقد حسم الدكتور ليم بوم كنج ، المدير السابق لجامعة أموى Amoy ، لأمر بقوله : «إن كالڤن على صواب ، فالإنسان بطبيعته شرير ، لأن الأطفال بالطبيعة أنانيون . ولكن كونفوشيوس ومنشيوس كذلك على صواب ، لأن الأطفال ذا ماشبوا عن طوقهم تتملكهم النزعة بالطبيعة للتغلب على أنانيتهم » .

الامبراطورية الرومانية من هذا العالم. لذلك تخطى هذا الهدف شخصيته الذاتية . . . (١) » .

ومن حيث المبدأ ، ليست هذه حالة عقلية شادة : فيمكن اعتبارها تطوراً بشرياً للنزعة عندالفقاريات للتضحية في سبيل الحلف . فمن يستطيع أن يتنازل عن متعة الحب البشرى ، والرعاية والعول في الواقع الحالى ، وفي الحيال خلال مستقبل غير محدد ، لسبب واحد فحسب هو أن نفس الإنسان تنتهى بالموت ؟

وبعيداً عن هذه الحياة الأخرى البشرية ، فعندما نتحدث عن «القيم الجوانية » -- مثل الجال أو الصدق ، معنوية أو مجسمة -- نجد أنها ليست أقل خلودا لأننا نحن الذين نتنفس هواءها كل لحظة سوف نتوقف عن التنفس فيا بعد . وبينا نحن على قيد الحياة فإن بهجة القيم تبقى في صورة جزء من قدرنا الحاص ، ثم إن حقيقة قدرتها على الحلود تجعل منا مسهمين ، خلال أجلنا القصير ، في تحررها من الحدود . وبهذا الاعتراف ، يميل الواقعيون والصوفيون إلى التقارب في قبول نهاية الطريق المرئية .

والمزاج الحديث في أوضح صور طبيعيته لا تنقصه الكفاية ليقوم الإنسان المتحرر بعبادة «كل ما يستطيع أن يلمح فيه الكمال» ولعل مكانة مثل تلك العبادة هي الأعظم لتقبلها عن عمد حالة التناهي ، وإمساكها بالخلود وكأنه في حالة عبور ، أو حتى في حالة خروج وانصراف . أما فيا يتعلق بالعقل الديني فإنه يعترف فعلا بوجه عام اليوم بهذه القدرة البشرية الطبيعية على السمو بالنفس باعتبارها جزءا منه . ومن غير أن يقصى فكرة الخلود ، فهو أقل ميلا إلى التمسك بتلك الفكرة كتسليم ضرورى بالحياة الخلقية . فالناس يستطيعون أن يعيشوا من أجل الخير الدائم من غير أن يتطلبوا دواما الأنفسهم .

<sup>(</sup>١) مغامرات الآراء . ص ٣٧٣

وما إن يكف استمرار الحياة بعد الموت ، والمصير المستقبل للروح يوم الدينونة ، عن أن يكون نقطتى الارتكاز الكبيرتين فى المطلب الدينى ، حتى تشيع وجهة نظر ، لا تتصف بالإنكار والسلبية ، ولكن قل بنصف الإيمان ، إذ هى تصريح تقليدى إن هو إلا منتصف الطريق إلى مذهب الشك ، الذى يتجه إلى اختراق النسيج الكلى للرعاية الدينية .

ولهذا المأزق الحرج، أو غسق الإيمان الذى يبعث على الضيق، شجنه العميق، الذى يؤثر بوجه خاص على نوع الخدمات التي تقدم للموتى. وينشأ هذا الشجن عن الطبيعة المزدوجة لرعاية الطقوس التي قد منحتها المجتمعات البشرية من قديم الزمان لحادثة التخلص من الموتى. وكل طقس من هذه الطقوس هو بادئ ذى بدء تعبير عن المشاعر، وبهذا الوصف فهو حاجة خلقية. وفي الوقت ذاته، يتشكل التعبير بأسطورة سائدة فيها قناعة نظرية. والأسطورة في ذاتها وضع اجتماعي، لا تطرح كنظرية تتطلب أو حتى تقبل دفاعا معقولا: وإنما هي حامل للانفعالات الجوهرية من حزن وامتنان، وتكريم، ورجاء، وبهذه الصورة فهي تتوقع القبول العام الذى يصاحب الامتثال.

وبالرغم من أن العالم المتمدين قد ذهب بعيداً تجاه التمييز بين حرفية المعنى والرمز، إلا أن شيئا من الموقف القديم لا يزال باقيا. وبالرغم من أن المعنى الكلى للطقس الديني يغمركل ما يتضمنه من نظريات، فإن مسألة الحقيقة، التي يلازمها الآن تصميم أكثر حدة، تستمسك بحاجتها اللاشعورية. وإذا لم تلق التصريحات والتأكيدات المتضمنة قبولا، لظل الانفعال نفسه منقسها، وافتقر إلى تكامل واضح. ويشكل هذا الصراع الداخلي صورة فريدة من المعاناة الحقلية الخلقية.

ولنعر هذه المعاناة التفاتا واعيا ، لأنها تحمل دليلا واضحا على أن اللاأدرية فيما يتعلق باستمرار الحياة ليست هى الكلمة الأخيرة . فحقيقة أنه توجد هنا مشكلة لا تنظمس خاصة بالحق الداخلي تدحض في دقة الرأى الخاص بتحليل معنى الكلمات والتراكيب والذى ينادى بأنه ليس هناك حقيقة يمكن أن تحرز . ولا يحدث هذا إلا لأننا نعرف أن هناك حقيقة وصدقا فى الحالة التى فيها يتمكن أدنى شك يثيره حداع النفس المريح من إعتام الصفاء الذى يتميز به أى انفعال قري حاد ال

وفي هذا الضوء . تصبح العقبة عونا لعملنا الفكرى . فنسترد اعتقادنا بأن لقضية العقلية الفلسفية لها أهميتها وأساسها التجريبيان .

## العقبة الناشئة عن دراسة علم الإنسان

إن عصراً مثل عصرنا وقد غمره إنتاج قرنين من الدراسة الجادة للأجناس البشرية لا يستطيع إلا أن يجد نفسه حائرا بثرواته وسط الأساطير الشعبية الخاصة بالحياة الأخرى . وإن نفس الوفرة فى الصورة المقدمة فى شكل استعارات لمادة الإيمان تنزع إلى الحط من ثبات وصحة أية واحدة منها .وفى رأى الكثير من العقول المعاصرة ، فإن أسطورة الغصن الذهبى وما صاحبها وما خلفها قد ختمت كل الصور الممكنة لمفهوم العالم الآخر . أما مذاهبنا المعاصرة ، فبالرغم من أنها أصبحت تلازم الصمت ، فإنها تحتفظ بقربها من الصور الخيالية البدائية والسامية ، التي لا يجد أى جزء من تحيلها تفسيرا فى التقدير الواعى الرشيد . وفى والسامية ، فإن الدين المعاصر ، وهو أم نظريات الطريقة العلمية ، لم يوفق الوقت داته ، فإن الدين المعاصر ، وهو أم نظريات الطريقة العلمية ، لم يوفق صورته الرمزية . ولعل على الفلسفة أن تأخذ على عاتقها حمل العب والقيام عماطرة إدخال حرفية المعنى إلى متاهة التأمل المحيرة ، فى حين أن الدراسة العلمية للأجناس البشرية ترضى بجمع أخيلة الجنس البشرى . وهى كعلم لا تصدر حكما على صحة ما تحصل عليه هكذا .

ومع هذا ، فلعلم الأجناس البشرية مسئولياته أمام علم الاجتماع وعلم النفس ، وكذلك أمام الانطباع الموجز الذى تتركه خزانته من الحقائق ، التى يصعب فضها باعتبارها محزنا مليئا بحاقة البشر. وللأساطير والطقوس المرعية وظيفة ، وإلا ففيم عالميتها وشمولها ، وإصرارها المشوب بالتضحية ، وإجماعها الضخم على الهدف ؟

وإنى لأسلم بأنه ليس في وسعنا أن نرفض هذا التحدى الباهظ لنهائية الموت وكأنه شيء فاحش في جوهره ، إذ يصبح أحيانا إسقاطا خطيرا للغاية من المصادر

المادية للمعيشة ويكتشف ليبرت ، في كتابه قصة الثقافة «وظيفة اقتصادية لهذا المصرف: فهو كامتداد لعمل الخير في الحياة يتطلب ، ويولد عادة الإنتاج الزائد ، وهكذا يؤدى إلى قدرة على الادخار – وهذه صورة للاهتمام الممكن بتاريخ رأس المال! ولكن النقطة الجوهرية أقرب بالتأكيد من السيكولوجية العلنية المجاهرة للمساهين: فالإنسان حتى في فقره ، مطبوع على بلوغ درجة من السخاء تتفق مع الموقف وذلك لكى يصون من الفناء الماحق – بمعونة قوى العالم المسيطرة – شيئا من أفضل ما رآه . والموت يحدث (أو سوف يحدث): والإنسان لا ينازع هذه الحقيقة : ولكنه يفكر في أن يشيد دواما وثباتا وسط التغيير ، كدليل على الأقل لما يستحق أن يدوم ، وما يعتبر أنه دائم » .

وإلى هذه الجدارة بالدوام ، وهذا « الذى ينبغى أن يكون » قد وجهت مناقشاتنا السابقة العناية ولفتت النظر . وخلال كل ما جمعته دراسة الأجناس البشرية من أوهام وأخيلة نفطن إلى هدف جلى ، يقوم على فرض لا سند له بأن هناك نوعا من الرباط الخنى بين ما ينبغى أن يكون وما هو كائن .

وجدير بالملاحظة أيضا ، أن في هذه الأحكام التي أصدرها الإنسان عا يستحق الدوام ، لم تعقه أشكال نسبية مثل تلك التي بين تقديراته الشخصية والتقديرات المقدسة : ومن وجهة النظر الصريحة البسيطة الخاصة بالنسبية على أوسع مدى لها في التقديرات الشخصية للقيمة الذاتية ، فقد افترض الإنسان أن له القدرة على بلوغ نهاية مطلقة . ( ولى ملاحظة عابرة هي أن هذا الفرض ، الذي يجعله علم الأجناس البشرية يبدو خطرا للغاية ، لا يمكن تجنبه في أى دين يعتقد بأن « الله خير » ، ويتضمن أننا نعرف - بعد خطر الانحراف - ما هو « الخير » . وفي المسيحية بوجه خاص ، فإن القرابة المؤكدة بين طبيعة الله كأب وطبيعتنا لا يمكن أن تعني شيئا سوى أنه في داخل إطار أحكامنا القيمية يوجد عنصر العالمية والشمول . فخيرنا لا يمكن أن يكون شر الله ، ولا العكس عنصر العالمية والشمول . فخيرنا لا يمكن أن يكون شر الله ، ولا العكس بالعكس : وإلا أصبح التعبير هزءاً وسخرية . ولذلك ، فما نعتز به من أعاقنا

أبلغ إعزاز ، يجب أن يعتزبه – وما هذا إلا مادة ذلك الإيمان ، وبنوع أقل بتا ، أزعم ، أنه مادة كل إيمان . )

ومما لاشك فى صحته أن الإنسان قد انتقل فى يسر بالغ مما يعتبر أنه يكون إلى ما هو كائن . ويظل فى الإمكان أنه خلال هذا العصر بطوله وخلال نشرة التحدى فى أنحاء الكرة الأرضية ، قد ارتفع صوت بصيرة ، تتطلب دفاعا منطقيا وتستطيع القيام به . ولكن هنا يندمج تيار دراسة الأجناس البشرية الذى يحمل نصف الإيمان السائد اليوم مع تيار يتفرع مما وراء طبيعة التدفق والتغير ، ألا وهو الاعتقاد بأنه فى عالم الواقع والحقيقة لا يدوم شئ – فالأشياء جميعها تجرى وتتدفق ! وهذه عقبة ثالثة حتمية أمام فكرة خلود ممكن .

## فلسفة التدفق أو السبيل

خلال العشرين السنة منذ بدأنا مناقشتنا الأولى لفلسفة التدفق وعلاقتها بالمصير الإنساني ، تقدمت العلوم الطبيعية ، جنبا إلى جنب مع الفلسفة ، خطوات تجاه إجابة هذا السؤال ، « ما هي مظاهر الكون المادي التي يستمر تغيرها ، وما هي المظاهر التي تتميز بدوام معين ؟ »

ليس هناك واحد من المفكرين الذين نقرن أسماءهم بفكرة التغير كحقيقة عقلية فلسفية أولية – من أمثال بيرجسون ، وألكسندر ، وديوى ، وهوايتهد – أقول ليس هناك واحد منهم يستغني عن كل أنواع الثبات والاستقرار . إن منطق التغيير يمنع إقامته كأساس صخرى صلب للفلسفة - أليس هذا العرض مناقضا لنفسه ؟ فإذا كان التغيير رئيسيا بالغ الأهمية ، فلا ينبغي أن تكون هناك قاعدة صخرية . بل وأكثر من ذلك ، فيجب أن يكون التغيير محددا (وفي سبيل الحصول على مثل من الدرجة الأولى لما لا معنى له ، فلتحاول أن تصور لنفسك تغييرا غير محدد ) ، فللتغيير نسبة محددة ، واتجاه من المحتمل أن يتشكل في صورة «قانون » للتغيير. ولعل أكثر تطورات القرن الثورية في النظرية هي المعادلة البسيطة التي تضع حدا لمفهوم المادة كجوهر لا يتغير، سواء في صورة اتحاد درات أبدية أو في صورة «كتلة» ، وهذه هي المعادلة : الطاقة حاصل ضرب الكتلة في مربع سرعة الضوء . ( E= mc ) . وعلى الرغم من ذلك فإن تلك المعادلة تحوى « ثابتا كونيا » ، وتتلاءم تماما مع « بقاء » مطلق لنوع من وظيفة الكتلة + الطاقة . وكذلك يلجأ فلاسفتنا ممن ينادون بالتدفق إلى أنواع معينة من الثبات والاستمرار لتحفظ المعنى الدائم لفلسفاتهم ، ومع ذلك فإن تلك الأنواع من الثبات والاستمرار إما أنها بذواتها نسبية – موازنات عابرة بين التغيرات – وإما أنها صورة خيالية أكثر منها واقعية ، كما هي الحال في ترتيب هوايتها. « للكيانات الدائمة » . ويظل الواقعي ملائما مستمرا ، وهو كذلك ، كما يرى لوك ، « زائل مستمر » .

وما اهتمامنا بمصير الأشخاص إلا اهتمام بالواقع – الذي لا يستغني عنه بدوام مكتشف سواء لقوانين التغيير أو للمثل العليا والصور الخيالية . والتسليم بأن كل ما هو واقع ملموس قابل للزوال هو موقف يتلاءم بشكل أوضح مع الطباع السائدة . وعلى الأقل ، توجد في قطاعنا العالمي ، شهوة بينة لزوال ما يتعلق بأحوال المعيشة. فلنرقب السرعة الفائقة نسبيا التي تبطل بها طرز الأزياء، والمطالبة الجنونية الدورية بناذج وصور جديدة يقدمها المنتجون باسراف مادى مفزع ، وما هذا إلا استمتاع جلى بالنبذ والزوال مصحوب بثورة التعديل الجديد والنظرة القادمة باعتبارها جوهر الاهتمام بالحياة . وإن سرعة الملل ، التي يعبر عنها ، مثلا ، بالتعصب ضد التكرار في الموسيقا ( ديبوسي وأتباعه ) لتتضمن نفوراً اختياريا من الدوام ، وولعا بالتغيير من أجل التغيير نفسه . والفلسفة الحقة يجب بالضرورة أن تحتفظ للجدة فيها بمكان شرف، وإذا كان الذوق الحالي صحیحا ، فیجب أن يبرر نسيانا سريعا وضخا ، كشرط ضرورى للشوط القادم ، وهو يتضجر من الثقل المعوق للمتع الماضية ، بل ويتضجر حتى من الولاء. فالمدنية التي تنمو وتتسع يجب أن تكون مستعدة للهدم ، ولندع الماضي الجليل بدأ بيد مع الماضي المهمل البائد ، يدفنان موتاهما . وهكذا فمن الملائم لروح العصر أنه ينبغي أن يغفل نوعا المادة اللذان نادي بهما ديكارت ، وهما الدُّواتُ المفكرة وأنواع الفراغ الممتدة المليئة بالهيولى ، وأنه ينبغَى أن تدوم نظريته (المتناقضة) بأن الله يعيد خلق العالم من لحظة إلى أخرى -- مع الحذف الممكن للاهوت الخالق - باعتبار هذه النظرية استقبالا دائمًا في مناسبات جديدة لجزء من القوة الواقعة على تكوين تشكيلات زائلة.

وبالرغم من أن هذه الفلسفة الفنية وغير الفنية الحاصة بالتدفق والتغيير تكون عنصراً حقيقياً خالصا في روح العصر، فإنها في ذاتها ليست وجها عابرا: فهي تقوم على تدبيج ثابت صحيح يشترك فيه الجميع ولكن ما يهمنا أن نلاحظة هنا

أساسا ، ونحن نتقبل التغيير الشامل ، هو النفع الذي يعود على الجنس البشرى من كل ما يظهر أنه دائم في العالم ، بالرغم من طبيعته الخداعة . فالمسلة في الحقيقة شبه دائمة وما بناؤها كله إلا هدنة للعطب الذي يدب في الشكل ، وهو واحد من بين تغييرات لا عد لها يسببها توازن متحرك هش . ولكن النجاح الجزئي ، لعزم الروح البشرية ، في الانتفاع بذلك العطب المتأخر الذي يصيب الشكل في دعم صورة خادعة للدوام – أقول إن ذلك النجاح الجزئي الذي عقد عليه العزم ليس جزءًا من الحقيقة أقل شأنا من العطب . ومثل ذلك التمرد على التدفق الكلي هو على الأقل جزء من معني « التاريخ » – وإنني أميل إلى القول بأنه جوهره ، فهو يبين على الأقل أن الجنس البشري يعرف ما يعنيه « بالدوام » . ولكن من أين حصل على ذلك المعنى ؟ وأية خبرة تعطينا هذه الفكرة ؟

وهذه الرغبة فى خلق الدائم الباقى ، والتى تعود مراراً وتكراراً إلى تحديها العاطفى الحاسر للزمن والتغيير ، هى بذاتها تعبير دائم عن وحدتها الذاتية ، المقدر لها أن تحتل مكانا خاصا بها فى البناء المتغير للحادث ، خلال عنايتها بوحدات ذاتية مثل وحدتها . فلم ينبغى ، فى تصويرنا الكامل للعالم ، أن نعطى الأسبقية لعمليات التحطيم والتفتيت التى تكتشف دوما ، فى حين أنه إذا فشلت إحدى غايات الإنسان أو أعاله وتكون قريبة من الدوام ، فإنها تخلف غايات وأعالاً أخرى لا حد لها – كما هى حال المدن ، دائمة العطب ، فهى كما كنا نقول ، تتهدم دائما حتى قبل أن يصيبها العطب ، وقبل أن يعاد بناؤها – وذلك امتثالا لوحدة الهدف الثابتة التى تخضع العملية فى إصرار لنفسها ؟

ومما لاشك فيه أن ثبات الهدف هذا مسألة شخصية ، وبوصفه هذا فهو ليس كافيا بذاته أن ينقض ما وراء طبيعة التدفق كصفة يتميز بها الواقع ، إلا إذا كان الهدف نفسه أحد عناصر الواقع . وإن محاولة الإنسان العامة الشاملة ، والعقيمة على وجه العموم ، لبناء شيء لا يزول ، يمكن أن تعتبر دليلا تجريبيا على أن التدفق هو السيد المسيطر ، والهدف - وعلى الأقل الهدف الإنساني - هو لعبته . فلو أنني اعتبرت هذا ، كما أنا فاعل الآن ، دليلا على النقيض التام ،

لكان للهدف الإنسانى بفرض لم يتم إثباته ، نصير موضوعى فى طبيعة الأشياء ، بل وأكثر من ذلك لكان تحليل التدفق والتغيير أقل من أن يكون نهائيا على أساسه الموضوعى الخاص به . وفيا يتعلق بهذه النتيجة فلأعرض بعض العلل والاعتبارات .

إن ما يمكننا أن ندركه توا هو أن التغيير لا يعرف إلا إذا صحبته في الوقت ذاته معرفة بعدم التغيير في القرينة نفسها . فالزمن نفسه لا يمكن قياسه إلا إذا كان لمروره نقطة بدء زمنية يمكن التعرف عليها . ولمثل ذلك الاثبات والتحقق ، لا يمكن الاستغناء عن الذاكرة ، فبعيداً عن الذاكرة ، ليست للاضي أية معالم طريق. وعن طريق الذاكرة المسجلة، وهي تدبير بشري بحت (بالرغم من استخدام الآلات التي ، تحول الزمن إلى معالم فضاء معاصرة ، ثم لا تستطيع هي أن تفسرها) ، يأخذ الماضي في التراكم ، وتشكل مراحله مستويات حسابية لتقدير قيمة التغيير. أما الحاضر، وهو يعي الآن ويشعر بحالته الثابتة المقارنة، فيصبح لأول مرة شيئا جديداً نوعياً واضحاً . وفي عبارة أخرى فالشيء الجديد لا يمكن وجوده ، بالنسبة لوعينا ، إلا بمقارنته بماض له ذكري أو سجل يفترض ثباته . وعلى ذلك فحالتا التغيير وعدم التغيير التجريبيتان متاثلتان ، فها مُوجُودُتَانَ مَعَا في القَرْيَنَةُ ٱلمَادِيَّةِ نَفْسُهَا . وكُلُّ مَا هُو نَسْنِي في كُلِّ مِنْهَا ، شأنه شأن جميع حالات النسبة ، ينتسب إلى واقع تام. والبقاء يجب أن يُعلف التغيير، ليس فحسب بالصفة الخالدة التي تميز الأهداف المثلي، وإنما كذلك بالحقائق الواقعية التي تميز الطبيعة المادية والتاريخ البشري . ولنلق نظرة أخرى على التاريخ .

والتاريخ ملىء بالأحداث ، أليس كذلك ؟ ومن ثم ، ملىء بالتغييرات : وأكثر من ذلك ، فالإرادة البشرية فى التاريخ ، وهى تسجل ، ترفض أكثر بكثير مما تسجل ، قدرا غير محدود مما لا يمكن أن تعيه الذاكرة . أما العمل الإيجابي فى صنع التاريخ ، كما لاحظنا ، فهو عمل خاص بالتذكر والحفظ . فهنا ، وفى طقوس الموتى ، بذل الإنسان أتفه ما فى وسعه ليضطلع بوظائف

الاحتفاظ بالقيمة التي غالبا ما تنسب إلى الآلهة . وخلال هذه المحاولات حدث نمو وتطور في الفن والعلم والصياغة ، أو قل حدث تجمع لما جرؤت على تسميته « بما لا يمكن ضياعه أو فقدانه (۱) » أو المكاسب الثقافية المستمرة ، ليس من أسرة إلى أسرة فحسب ، ولكنها تنتقل كذلك عبر الحدود من حضارة إلى حضارة . وهذا الحشد المتراكم من رأس المال الثقافي من المقدر له – إذا لم يحطم الجنس البشرى نفسه – أن ينهى الإيقاع الباطل لنهضة الحضارات يخطم الجنس البشرى نفسه – أن ينهى الإيقاع الباطل لنهضة الحضارات

وهكذا نتيجة لجزع الإنسان وقلقة لما يمر به ، بتغير شكل التاريخ باستمرار وبالقدر الذى تبلغة أية حقيقة من الدوام ، أو يبلغه أى فن ، يهيأ أساس دائم ولا أقول « للتقدم » - فهو ليس للتقدم فحسب - وإنماكذلك لشيء أكثر أهمية وأعمق معنى ، هو تقدير الذات الدقيق للأشخاص والحقب ، وبعد سحيق من أبعاد الوعى الذاتى البشرى - وليس هو بالعمل الهين ! أما السجل التاريخي نفسه ، باعتباره بيانا كامنا متحدا بأدوار الذاكرة بزن زيادة بالغة عن أية قدرة عقلية واقعية ، فلا يقدر إلا على شريطة أنه يعتبر نفسه دائما واقعيا ! فالتاريخ ، الذي يسجل الزائل الوقتى العابر ، هو شيء دائم من باطن التغيير.

وبالرغم من كل النجاح الشهير لهذا الهدف الدائم ، وهذه الرغبة في تحويل الكنز البشرى إلى خزانة متزايدة ، فإنه يجب علينا أن نعترف بأن ما يمر ولا يمكن الاحتفاظ به بأية حالة هو الأكثر – الأكثر من غير ما حدود . أما فلسفة التدفق ، فهما تكن ناقصة كدراسة عقلية ، فإنها لاتزال تمثل عقبة كأداء أمام فكرة الحلود الشخصى . وفي واقعية عادلة وهائلة ، تسكب ضوءها البارد على مجال غير محدود من النسيان : وبعيداً غاية البعد عن النكبات والحسائر ، والزلازل والحروق ، وإطلاق القنابل ، هناك نشاط هادىء ولكنه أكثر فتكا هو نشاط اختيار ما يمكن الاحتفاظ به ، من وجهة نظر القدرة المحددة ، لا على نشاط اختيار ما يمكن الاحتفاظ به ، من وجهة نظر القدرة المحددة ، لا على

<sup>(</sup>۱) و . ۱ هوکنج ، فی کتابه The coming World Civilization بحث ۳ ،

ال بناء التاريخ ، The Structure of History

التخزين في سجل ، وإنما على العناية البشرية . فنحن سوف نبيد في النهاية الخطابات القديمة ، غالبيتها ، حتى ونحن نذرف الدموع . وذلك لأن البشرية لا تستطيع أن تعيش حاضرها ، وتنتقل إلى مستقبلها إلا على حساب النبذ والتنصل ، مع استخدام حقها المدهش ، الذي هو نصف واجب ، حقها في النسيان .

فهل هناك ، إذن ، أي قانون للحفظ والصيانة أعمق من هذا ؟ وإذا كان من بين الأشياء التي نعتبرها عديمة الحياة يوجد الحفظ الدقيق الكمي للطاقة أو قوة الحركة أو الكتلة ، أو لأية وظيفة تتصل بهذه ، وهي التي عرفها جاليليو أولاً في تجاربه على الأجسام الساقطة كحقيقة داخلية معينة خاصة بالطبيعة ، فهل العالم أقل عناية واهتماما بعناصره الحية ؟ لقد آمن الناس طويلا بشرعية طبيعية خاصة بما هو دائم واع تكون للأعمال بوساطته آثارها الدائمة ، سواء عن طريق نوع من قانون الكرما ( وهو اعتقاد بوذي بأن حالة الإنسان مرتبطة بحياته السابقة ) ، أو عن طريق القوى المحركة الداخلية لمحموعات اجتماعية باقية . ويتحدث هوايتهد عن « خلو موضوعي » في داخل إطار النص التاريخي ، الذي به تهب كل مناسبة عابرة ، أوكل حياة شخصية ، الآثار الاختيارية إلى مناسبات متعاقبة (١) ومع ذلك فهنا أيضا ، يحمل النشاط الاختياري الخاص « بالإدراك » كل ما يمس الانتباه ، والميل ، والذاكرة . كما أن « البصيرة الأساسية التي تدرك الدوام في تدفق والتدفق في دوام » (٢) ، في صورتها المعنوية المجردة ، تستمر في المطالبة بالإشباع والاقتناع ، كما لوكان في طبيعة الأشياء نوع من الحق المطلق الذي لا يفني كاملا ولا يضيع كالتموج الخفيف المتضائل في بحر لا نهاية له . ولكنه يثبت في صورة مشكلة ، وتلك هي مشكلتنا .

وتنفذ المشكلة إلى أعمال قضية ما وراء الطبيعة والمادة ، فلمآذا يوجد أى اهتمام أو أى مهتمين ، وإذا كان هناك سبب وعلة صورية كذلك لوجودهم – فلماذا

<sup>(</sup>۱) انظر: Processes and Reality ص ۲۷ ه . ص ۹۳۷

<sup>(</sup>٢) الكتاب نفسه . ص ٢٦٠٠

يفنون ، ويكون فناؤهم مطلقا . ولا يبتى أمامنا إلا إمكانية أن الرغبة البشرية فى الحفظ والبقاء ، وهى إرادة فعالة جزئيا فى داخل إطار التاريخ ، قد تكون رمزا لقوة حافظة مطلقة ، تكمل التحطيم المفجع للعمل البشرى ، الذى هو شرعى ومدقق نحو الصفة الذاتية كما أن الطبيعة شرعية ومدققة نحو مستودع الحقيقة الخاص بها .

وهكذا فإن العقبة الثالثة والمربعة إلى أبلغ حد ، تلك التى تتعلق بفلسفة التدفق ، القائمة على أساس عميق من الحقيقة ، تعيننا فى تحديد قضيتنا النهائية . فلننتقل إلى التحليل العقلى .

# الجزء الخامس نسبيت الموت"

<sup>(</sup>۱) عنوان المحاضرة التي ألقبت عن الحلود في بيركلي ، كاليفورنيا ، في يناير سنة ١٩٤٢ . وكانت هذه المحاضرة في جزأين : (۱) هل الحلود مرغوب فيه ؟ (۲) وهل الحلود ممكن ؟ وقد عولج هنا الجزء الأول في الأجزاء من ١ – ٣ من هذا الكتاب ، أما الجزء الثانى فقد زيد متخذا شكل المناقشة التالية الآن . أما صيغتها الأصلية فقد ظهرت في ٤ ديسمبر سنة ١٩٤١ في و مجلة الفلسفة ، تحت عنوان : ومباحث تقييم فلسفة عقلية مثالية باتباع طويق جديد » .

### الأبعاد

أمامنا حملة مباشرة على قضيتنا النهائية ، هل استمرار الحياة الشخصية بعد الموت ممكن ؟

وسنتناول لفظ «شخصي» حرفيا ، بمعنى تحقيق مستمر للوعي الذاتي ، مصحوبا بعناصر الذاكرة ، والسؤال ، والهدف. وهذا يتضمن أننا سوف لا نناقش امكانية الخلود البديل ، الذي غالبًا ما يقدم كبديل للخلود الذاتي . والخلود بالنقل والتحويل – ومعناه التقاط الآخرين للحافز ، والعلل ، والأعمال الخاصة بالحياة التي تنقضي – هذا الخلود المحول لا يمثل أية مشكلة : فهو الوظيفة المستوعبة الحيوية الواضحة لكل مجتمع دائم. وهو حيوى كذلك لنظرة كل فرد ؛ فكل واحد من غير ما جهد شعورى ، يعيش منظور زمنه القادم ، سابقا أثره الخاص ، وهو يتخلل مستقبلا غير محدد . وقد يظهر له التأمل أن هذا الأثر لا يحده الزمن ، فبالرغم من أن التموجات الحفيفة التي يكون قد صنعها تنتشر بسرعة انتشارا لا يمكن معه معرفتها ، فإنها تتميز بخلود قوة تحركها . فالبحار السبعة ، في الحقيقة والواقع ، يجب أن تعي وتبالى بكل حصاة تلقى ! ومعرفة ما تستقيله الحياة المستمرة وقتيا مما يبلغه الفرد من قيمة ذاتية تزيد من معني القيمة الذي تحمله الحياة العابرة المنقضية . فحتى عندما يموت الفرد ، فإن بهذا المسطح يكون قد عاش من قبل إلى الأبد! ولا ينبغي أن يحقر من شأن الاهتداء الصادق إلى القيمة المتضمنة في هذا . وبوصف الخلود الموضوعي ، بديلا ، فحسب ، فانه يفتقد لب اهتمامنا الحالي ، ألا وهو الذاتية المستمرة للنفس الفردية .

ودعونى أذكر أيضا أننا لا نتحدث عن الحلود الممكن « للروح » بوصف أنها تختلف وتتميز عن الجسد الزائل. فهذا الجسد يختنى إلى غير رجعة ، وتذهب معه كل القدرة على الاتصال خلال التأثير الراهن بالجمع الموجود على قيد الحياة من شركاء فى البشرية. وبالرغم من ذلك ، فبدون الحالة الجسدية فى شكل ما لا يمكن أن تكون هناك معيشة شخصية. فالوجود ، بالنسبة لشخص ما ، يتضمن

وعيا بالأحداث في زمن محدد – أو قل استمرارا للمفردات والتفاصيل ، وليس الدماجا في العموميات أو في الواحد المطلق . ولا يهمنا الآن سوى هذا التفضيل وهذه الزمنية . ومن الواضح أن هذا الاهتمام المادى هو الذي يخلق لنا مأزقا جذريا إلى أبلغ حد . وتفسيراً تلقائيا إلى أبعد مدى للحقائق باعتبارها دليلا على الخمود والانتهاء .

وبقدر ما يدعى المجموع البشرى أن له ما يخصه داخل إطار الزمن ، يوجد فناء ذاتى لا ينفصل عن الزمن الذى ندعى أنه يخصنا . وبالموت ، يضرب الفناء بجذوره فى الأعاق ، ويبلغ العمر بكل تأكيد نهايته . وصحيح أن الفناء ليس تاما مطلقا . فالمادى بكل دقة هو الذى لا يفنى – إذ تحتفظ المعادلات الكيموية والديناميكية بكمالها وصحتها . ولا يبتى التراب ترابا فحسب ، وإنما تبتى الطاقة طاقة أيضا . أما ما يفنى فهو حالة معيشة البناء والوظيفة ، أو التكامل العضوى والشخصى الحاص بالعناصر الثابتة . ويرتبط سؤالنا بهذا الفناء ، سواء كان مطلقا ، ينفذ خلال كل قوة من قوى الكيان الشخصى – وهو أكثر ما يكون قابلية للعطب خلال معجزته التى تنحصر فى تعقيده الموحد أو كان نسبيا ، كذلك ، يترك وراءه قوة أصلية نطفية من قوى الذاتية صحيحة لم تمس . وبهذا الفهم وفى هذا الاتجاه سوف أبحث نسبية الموت المكنة .

وإذا ما أكدنا هذه الإمكانية ، كما أؤكدها ، فسوف لا يكون كافيا أن نعرف أن الحلود ممكن وإنما سيكون علينا على الأقل أن نبين كيف أنه ممكن . ويصطبغ سؤالنا شكلا بصبغة فلسفة كانط ، على الرغم من أن كانط ، الذى تساءل . «كيف تكون الحبرة ممكنة ؟ » فهذا يجب أن يكون سؤالنا . ولكن عبء البحث ثقيل . وهو بالأحرى كذلك لأن السؤال ، بالنسبة لكثير من المفكرين الجادين ، وبوضعه هذا ، يجاوز حدود الفطنة ، أو ربما حدود حسن تقدير خفايا الوجود المطلقة .

ونحن مدينون لهذا الموقف الذي يتجلى فيه احترام تكتم العالم بكلمة اعتراف وتسليم .

### حقوق الخافية واللقانة

يغلب على ظنى أن معظم أولئك الذين يعتقدون اعتقاداً راسخاً اليوم أن الحياة مستمرة بعد الموت يفعلون ذلك على أساس اللقانة اللدنية ، من غير أن يجترىء أحدهم على التشكك فى أو الاستفسار عن كيف يكون الحلود ممكنا . ومنذ مدة مضت ، كتب إلى أحد زملائى من ذوى الميول العلمية يقول : « لقد آمنت منذ وفاتها ( زوجته ) إيمانا خالصا بأن وجودها لم ينته بعد بكيفية ما . فهناك عالم « أكبر » وهى تقيم فيه . ويبدو لى هذا مؤكدا . . إلى حد أنه لا يتزعزع بالعقل البحت المجرد . وإنى لأجد العقل يتلمس طريقه بلا تبصر وراء الخبرة ، هذه الأيام . . . ولقد تأثرت تأثرا بلغ من عمقه أن مجرد المنطق لم يعد يتبسط من عزمى بعد . . . » وكانت « الخبرة » كلمته ، وتتضمن إدراكاً مباشراً . كما أن الفيلسوف البولندى ، ونستنتى لو توسلافسكى ، نقلا عن وليم جيمى فى « طاقات البشر » ، كثيراً ما جزم فى خطاباته لى بأن الخلود بالنسبة له كان مسألة ثقة مباشرة وتأكد ، وقد اعتاد أن يسأل الآخرين إذا ماكانوا هم ، أيضا ، يستمتعون بهذه الثقة – كمقياس لبصيرتهم الوجدانية البديهية ، التى تسبق كل حجة ونقاش .

وكثيرون من ينبذون الحجة والمناقشة من ناحية المبدأ ، فإن الغموض الذي يحيط بالحلود له مغزاه الحاص وأهميته . « والحجاب » خير مفيد : فما هو محجوب مستور قد حجب لخيرنا . وكما يحسون ، فهناك فجاجة فلسفية معينة لعلها فجاجة جمالية وخلقية كذلك – إذا ما حاولوا رؤية ما وراء الستار الذي أقامه الله وأقامته الطبيعة . وهكذا نجد أن إليزابيث باربت براوننج ، الثابتة في إيمانها ، ثابتة أيضا وقاطعة في معارضة كل من البحث والشكوى :

في اعتقادي أننا نفعل مثلما يفعل الأطفال المتبرمون ، ليتنهدوا فيعتموا الزجاج

بما تلطخه أنفاسهم ويحجبوا السماء والمناظر الطبيعية عن أبصارهم . فهكذا ، واآسفاه ، فمنذ وضع الإله الخالق فاصلا روحيا بين هذين الشطرين ، الحياة الأخرى بعدنا ونفوسنا وهي في ألم وضيق .

فإننا نفتقد مطمح النظر المأمول الذي نحن إليه مدعوون . . . ولقد آمن كانط نفسه بهذا الانفصال ، وإن كان على أساس مختلف. فأمسك عن التساؤل كيف يكون الخلود ممكنا ؟ لأن ما وراء الطبيعة ، في رأيه ، لا يمكن أن يكون عملا علمياً : فالخلود ليس مسألة معرفة وعلم ، وإنما هو مسألة ضرورة خلقية – أو « تسليم » . فالأمر الخلقي يدعونا أن نكون كاملين في أمانينا وفي أعمالنا كذلك . ولما كنا نحتاج إلى زمن لا نهاية له لبلوغ هذا الكمال ، فإنه يجب علينا أن نسلم بالاستمرار المطلوب، إلا إذا كنا نعتقد أن النداء الحلق عبث باطل. وفي اتجاه متقارب ، لم يعتبر جوزيا رويس الخلود مسألة دليل علمي أو أمنية وإنما مسألة مطلب خلقي معتدل بصير ، فعلينا أن نتمم عملنا الناقص ، وهو بلوغ الذاتية أو الشخصية التي نتوق إليها هنا . وهو يردد ، باستعادة معينة ، إنكاره لمعرفة طريقة الوصول فيقول: إنني لا أعرف مطلقا ، ولا أدعى أنني أحمن ، ما هي العمليات التي عن طريقها تظهر وتتضح شخصية حياتنا البشرية ، سواء حلال محن كثيرة هنا ، أو عن طريق أكثر استقامة إلى التحقيق الفردى الشخصي والسلام . . . » (١) وهو لا يعرف إلا أن كياننا الذاتي يجب أن يجد تحقيقا وإنجازا: «أما السير أبعد من هذا في طريق المستور الغامض فليس من شأن « فلفظ » الغامض هنا يحمل مسحة من اللوم » ٠

وموجز القول أنه بالرغم من تلك القوة من قوى الفلسفة التي ، تبعا لكانط ، قد جعلت حدود معرفتنا العقلية الفلسفية تقف عند مطالب الواجب ، فإن استمرار الحياة بعد الموت شيء ينبغي أن يكون : وبالنسبة لهذه المطالب ، « فهذا هو كل ما نعرف ، وكل ما نحتاج إلى معرفته . » وفي الحقيقة لو خير

۸۰ ص The Conception of Immortality (١)

كانط ، وفخته ، ولوتز لترددوا فى استخدام لفظ «المعرفة» فى هذا المقام : فالإحساس بالواجب عندهم فريد فى نوعه ، ويصدر تأكيد يتميز عن المعرفة ويسبقها .

وإنى ، مع ذلك ، لأشير إلى أن البقاء قضية تجريبية للغاية لمن يبقى حيا ، ولنا على ذلك نحن الذين نتأمل البقاء : فمها يكن الدليل صعبا ، فإننا لا نستطيع أن نستبعد تقدير الحقيقة من علم ما وراء الطبيعة . وللواجب نفسه فروضه التجريبية ، ولا يصدر مطلبه من فراغ . فلنلاحظ إذن ما يلى :

« الواجب » دين ، والمدين به من يستمتع « بحق » ولا يمكن ألبتة أن يكون بمفرده ، حتى ولوكان وحيدًا للغاية ! فالعناية المصحوبة بالجهد والكد التي يبذلها عامل فنان في إصرار للانتهاء من قطعته الفنية قد تكون – وفي ظني أنها يجب أن تكون – مفروضة من نفسه على نفسه : فقد يحدث نفسه قائلا ، ﴿ أَنَا هُو الشخص الوحيد الذي في وسعه أن يحكم متى يتم وينتهي هذا العمل. » وبالرغم من ذلك ، فإن مستوى حكمه ، حكمه الخاص بدقة ، هو نقيض الانفراد. فهو، أشبه ما يكون بعمل اميلي ديكنصن المنفرد، استئناف أو تحول من الأحكام غير المعصومة التي يسهل الحصول عليها إلى حكم صحيح ، لا يمكن الحصول عليه في التو والساعة ، ولكنه ليس تسلما مجرداً. وذلك المستوى ، وهو أقرب ما يكون من حقيقة العالم المكتشف ، عالم شامل : فالفنان ، مثله مثل العالم ، يعرف أن عالم أعاله عالم مشترك عام . وعندما يعمل لنفسه ، فإنه يعمل للجنس البشرى - الجنس البشرى الذي يحكم بحق في زمن مستقبل ما . وفي هذا الشمول المحسوس ، كما هو الشأن في تأكيد كيلر للتأييد « سواء صدر من المعاصرين أو من الخلف لا أهتم » ، توجد صحبة وطيدة ضمنية . وبالنسبة لهذه الصحبة ، وهي عامل – الأنت كلي الوجود في الخبرة جميعها ، أرى أن الواجب هو رد واستجابة . وبالرغم من أن محاولة جعل الواجب مصدراً أصليا للتأكيد فيها جرأة ، إلا أنها قلب للنظام الواقعي ، فهناك أولا شيء نعرفه - كأن الواجب دين عليه - ثم بعدئذ شيء ينبغي أن نعرفه. (١) وبهذا المفهوم ، الذي يظهر بوضوح في هذا القرن الذي نعيش فيه ، يصبح علم ما وراء الطبيعة لتوه تجريبيا ، ومسألة خبرة بتأكيداتها الأولية . ويصبح «الحجاب » مفهوما إلى حد : فمعرفتنا الأولية «بالواقع » الذي علينا أن نتعامل معه دائما ، هي في العادة وعي ناقص ليس لبعده السحيق ولكن لوجوده الدائم . وإن نوع المعرفة التي يسميها برجسون وهوايتهد «بديهية» إن هي إلا الصوت الذي يصدر من وقت إلى آخر عن هذا الوعي الدائم غير الفضولي . وبإدراك ما يتميز به ، فين الممكن إلى حد ما أن يرفع الحظر ، المفروض بشدة بالغة على كل من عاطفتنا واتجاه كانط في الفلسفة ، وهو حق الاعتراض الذي تظلله المعرفة الواعية على قضية الحلود .

وإنى لأشعر شعورا قويا بالحق المطلق للغموض فى كل ما يمون تركيب العالم وبناءه. ولقد أدى جبرييل مارسل خدمة توضيحية باختياره لفظ « الغموض » لنوع القضية التى تصبح فيها الذات الباحثة جزءاً من المادة اللازمة لبحثها الحناص ، مفرقا بذلك بين هذا اللفظ وبين كلمة « مشكلة » التى تدل على تحد للمهارات التى تلائم العلوم والفنون والصناعات : ومثل ذلك الذكاء ليس له دور فى قضيتى الموت والحياة المستمرة . وعلى المرء أن يتحرك فى هذا المضار تخالجه رهبة معينة ، وكأنه يتحرك بين خطرين : خطر تبرير ما يفوق أدواتنا التى نستخدمها فى التحليل ، وخطر الاستسلام لغير المعقول – وهى أبحاث استسلام ترتبط بمسئوليات الفكرة . والبديهة أو البصيرة ليست غير معقولة . فإذا كانت صحيحة على أية حال ، فإنها تتضمن دعوة إلى التفكير – إذ أن لها موعدها مع العقل ، ويجب أن تجعل ترحيبها خيرا من أكمل وأوضح صورة يمكننا خلافا لذلك أن نعد لها كمصير للروح .

<sup>(</sup>۱) « الإرادة الأخلاقية هي نتاج الوعى بحقيقة المحلوقات والكائنات. وليس الولاء هو الذي يولد الحب . والجمال اكتشافان وليسا مطلبين : فالحب . . والجمال اكتشافان وليسا مطلبين : فنحن لا نستطيع أن نسعى وراءهما ، ولكننا نكتشفها « من مجلة الفلسفة ، عدد فبراير ١٩٥٦ . ص

وإلى أى مدى ، إذن ، تكون البصيرة جازمة ؟

فإذا ما صممنا ، على النقيض من برجسون ، على أن البصيرة معرفة لا تناقض تفسير المدركات ، ولكنها تتطلب أن تحتسب فى وحدة مع بقية معرفتنا ، أفلا يكون من المؤكد أن لهذا التعبير الإدراكي الكلمة الأخيرة ؟ وبالرغم من أن أحداً لم يعالج مشكلة الخلود بعناية فنية مؤثرة أكبر من هوايتهد ، فإنه عندما يعرض قضيته عرضا كاملا ، ثم يثير السؤال القائل : « وما هو الدليل . . . ؟ » فإنه يصرح قائلا : « إن الإجابة الوحيدة تنحصر فى رجع فعل طبيعتنا الخاصة إلى المظهر العام للحياة فى الكون » ، أى إلى بصيرة الجنس البشرى العامة . ويختم المناقشة بإنكار مؤكد للاعتماد الأساسى على التحليل : « فالمنطق ، ويختم المناقشة بإنكار مؤكد للاعتماد الأساسى على التحليل : « فالمنطق ، باعتباره تحليلا مناسبا كافيا لتقدم الفكر ، إن هو إلا زيف وتلفيق ، فهو أداة فاخرة ، ولكنه يتطلب خلفية من الإدراك والتحيز » . والتحيز ، فى ظنى ، بديهى .

وكيف لنا أن نفهم هذا الالتجاء النهائي – المتناقض ظاهريا وإن كان مميزا منعشا – أقول كيف لنا أن نفهم التجاء عالم المنطق العظيم إلى سلطة وحكم البديهة ؟ وإنى لاعتبرها مسألة حكمة بسيطة خاصة بفلسفة المعرفة والمنطق . وإن توقع ذلك الإحساس في أثناء البحث عن الحقيقة ، وهو الذي يستطيع وحده أن يصل إلى المرحلة التالية من التبصر النافذ في هذا الأمر ، يكمن في الاعتقاد غير المثبت بأن القضايا المطلقة لها مقبض بسيط ، وأن هذا المقبض البسيط يبقى خلال تفكيرنا كمرشد ، وفي نهاية الأمر كاختبار للصحة والثبات . كما أنه يرتبط بعدالة العالم – وبأخوة الجنس البشري – لدرجة أن كل ماله معني وأهمية بالنسبة للمعيشة يدخل في نطاق الإنسان العادي ، في صورة بديهية أو بصيرة . والبديهة ، كوعي ثابت للواقع ، ورد فعل له ، هي علاقتنا التجريبية المباشرة إلى أبعد حد بالعالم ، بل هي العلاقة الأكثر شيوعا ، والتي لا تلين لها قناة إلى أقصي مدى . وهي لا تسبق تفكيرنا التحليلي فحسب ، ولكنها ترتد كذلك بعده مصحوبة بالسؤال ذي السلطة ، «إلى أي مدى يمكن فكرك أن يقر بفضلي ؟ »

وهكذا نجد أن السلطان متبادل! فن غير البصيرة يصبح الفكر شاحبا ، ومن غير الفكر تصبح البصيرة غامضة. وبتقبل البديهة للعون المبدئي من الخيال ، فإنها تقدم وتعرض خلال الأسطورة والمثل روايات متضاربة تحمل مغزى نفسها: فما تعنيه حقا لا يمكن أن يحدده إلا الفكر. وعلى ذلك يجب علينا ، ليس رغا عن الغموض ، ولا تحديا للحجاب القائم ، وإنما نيابة عن صدق رؤيا الجنس البشرى لتتمة الحياة ، أقول يجب علينا أن نعامر بمثل ذلك التحليل الإدراكي المدقق بالقدر الذي يمكننا أن نعدل ونصلح من قضيتنا .

## اليقينيات الأولية

كيف يجب أن يبدأ التحليل؟

لو أن هناك أية يقينيات ملائمة بديهية يسهل الحصول عليها ، فربما كانت ذات نفع لنا ، على شريطة أن تكون فى الوقت ذاته محسوسة ملموسة – أو تكون كما عبر عنها كانط ، أحكاما تركيبية بديهية . ولا حاجة بنا إلى النزول إلى هذه المنطقة المتنازع عليها إذا ما لاحظنا أنه من الممكن أن نجد بداية فى الحبرة ، فى صورة بديهية وبصيرة ، بأن تكون لها شخصيتها العامة الثابتة التى لا شك فيها .

وبالسليقة اختار الفكر الغربي في معالجة الخلود هذا الطريق الثانى . ولم يضع الفكر الغربي لنفسه أساسا ، كما لا يمكننا نحن أن نضع لأنفسنا أساسا ما على بديهة مباشرة شخصية ، مثل بديهة لوتوسلافسكى ، التي هي تأكيد مباشر لخلوده الحناص ، ولو أنه ينظر إليها – كما هو شائع في الشرق – على أنها متاحة لكل مستنير مهذب مدرب . ولقد جد الفلاسفة الغربيون في البحث عن بديهة ملائمة يمكن أن تسيطر من غير تدريب سابق على الإدراك العام والقبول الشامل . وقد التجأ هؤلاء إلى الوعى الذاتى المباشر لإثبات صفة تميز « الروح » ومن هذه الميزة يمكن الاستدلال على أن الروح لا يمكن أن تخلد أو أنها يجب أن غلد . وبهذه الطريقة تكفلوا بتدعيم وجود الخلود That وتقرير ماله وما عليه . أما في يتعلق بكيفية How الحلود ، فغالبا ما استندوا إلى الأساطير السائدة .

ويوضح أفلاطون هذا التصرف في إتقان تام. فني تحليله الذي يستشهد به في معظم الأحوال يبدأ الحوار بالبديهة القائلة إن الروح واحدة ، مفردة ، لا تتجزأ – والقضية المسلم بها القائلة بأن المفرد تماما لا يمكن أن يحلل – إلى أن يصل إلى النتيجة أن الروح لا يمكن أن تموت. أما عن كيفية الخلود ، فهو يقدم أسطورة (اريبس) Er ورموزا أخرى تجذب القلب – يعرف تماما صفتها

الأسطورية المميزة – وهى تتضمن رحلة إلى العالم السفلى واقامة قصيرة المدة فيه ، وعودة منتظرة للكثير من الأرواح للحياة على الأرض فى وضع جديد . أما روح الفيلسوف فإنها « ترحل إلى العالم الحنى ، وتستقر إلى الأبد ، كما يقولون عن المطلعين المختارين ، في صحبة الآلهة (١) » .

وإنى لأقترح أن نأخذ علماً أولا بالبديهيات التى غالبا ما التجأت إليها الفلسفة الغربية فى هذا المضار ، فسوف تؤدى بنا إلى بداية بديلة فى الخبرة . وبعدئذ نتجه إلى التتات والتكملات الخيالية التى قد استخدمت للدلالة على كيفية الخلود ، وهذا أمر لا ينال من البحث الفلسنى إلا اهتاما ضئيلا ، ويمكن القول إنصافا للحق إنه مهمل ، وبالرغم من أنه ضرورى لبحثنا الخاص .

ودعونى أولا أنقذ سمعة أفلاطون فى هذا المقام ، حيث إنه قد اتهم بغير وجه حق أنه كان يبدأ بفكرة مجردة ويدعى أنها حقيقة مقررة أو قاعدة أولية . ولا يعالج كانط الحوار المذكور حالا على أساس أنه جزء من «علم النفس العقلى » الذى يصطنع «مغالطة » ، شأنه فى ذلك شأن علم ما وراء الطبيعة . فهو يصرح بأن القرار الذى يقول إن الروح بسيطة مفردة لا يمكن أن يكون تقريرا عن خبرة ، لأنه لوكان أى شىء بسيطا بحتا لما أمكنه بأية كيفية أن يظهر نفسه لنا فى الخبرة (٢) . فإذا استبعد البسيط كل تعقيد ، لأمكن أن يكون كانط على صواب ، ولكن لا يؤكد أحد بشدة أكثر من كانط أن فى الخبرة عنصرا مطابقا لا يتجزأ ، مهاكان معقدا ، ألا وهو ، (أنا – أفكر) الكلى الوجود باعتبار هذا العنصر مرجعا للخبرة كلها ، التجريبية وكذلك المنطقية « والفلسفية التى تفوق

<sup>(</sup>١) فيدون ، ٨٠ - إن التحول السهل الذي يتميز به سقراط الأفلاطوني من الحرفية المنطقية إلى الاستعارة الجارية هو جزء من سحره : فهو يفترض أن مستمعيه سوف يفهمون صوره البيانية على سبيل المجاز والاستعارة : فلنشهد صلاته الجليلة التي يقول فيها « يا إله الرعاة ، وأنتم أيها الآلهة الآخرون جميعا يا من تسكنون هذا المكان . . . »

<sup>(</sup> ٢ ) ينقد كانط شفاها الصيغة الديكارتية للمقدمة المنطقية الأفلاطونية ، وهي أن الروح « مادة بسيطة » - وهي صيغة من الواضح أن أفلاطون لم يستخدمها ، ولا يحتاج إليها كانط في تفنيده .

العقل». ويجب علينا ، كما أعتقد ، أن نبرئ ساحة أفلاطون من تهمة البدء بتجريد معقول ، على أساس فلسفة كانط الخاصة ، وكذلك على أساس خبرتنا الخاصة ، وهي كالاستئناف العليا .

ذلك لأننا إذا ما اهتممنا بشخصيتنا المستمرة - وهو اهتام عام شامل ، كامن في بحثنا وتنقيبنا ، وكذلك في كل حافز « للمحافظة على الذات » - فإنه يكون من الشاد حقا لو أننا اهتممنا بدوام شئ لا خبرة لنا به ! وليس حبى للحياة وحبى « لوجودى حيا » شيئين ، بل هما شئ واحد . كما أنه يشك فيما إذا كان «حب الحياة » يعنى شيئا آخر غير حب المعيشة . وحب المعيشة إن هو الاحب خبرة مستمرة للشخصية ، في الاستشهاد الذاتي بفقرات الوعى المتابعة .

والتغيير نفسه ، لكى يعرف أنه تغيير ، يجب أن يربط نفسه بموضوع غير متغير ثابت . فالمرور بخبرة أو تجربة باعتبارها عملية مستمرة تميز في ثبات بين هذه الذاتية الدائمة والمحتويات المتعددة المتغيرة التي تكون « مجرى الشعور » ، أو تلك « المجموعة من المدركات التي تتميز بالتدفق والتغيير والحركة الدائمة » وهى التي تقدم بها هيوم باعتبارها الذاتية الوحيدة التي يمكن اكتشافها . وبالرغم من أننا في حاجة إلى هذه المحتويات . فإننا لسنا هي ، وإنما هي ملكنا . وبهذا التفريق والتحديد ، التحليلي والتجريبي في وقت معا ، فإننا ندرك نوعا من دوام الذات . أما نوع هذا الدوام أو مداد فليس جزءا من مادة البحث . ولكننا من غير أن نتبع استدلال أفلاطون الأصلي ، فإننا نسلم بسداد دليله . ومن غير أن نشارك لوتوسلافسكي ، فإننا نلمح ما قصده وعناه ! وللتعبير في جذر بلغة التحليل الحديث ، فإن وضع المحمول عليه ( الفاعل ) ، في كل ما يمر به من خبرة ، يمكن تمييزه طبقا لعالم الكائنات وحقيقتها عن وضع المحمول ( الأمر - خبرة ، يمكن تمييزه طبقا لعالم الكائنات وحقيقتها عن وضع المحمول ( الأمر - المفعول ) المسلم به .

وعندما أضاف ديكارت ، مستنداً إلى أساس هذه البديهة نفسها ، فكرة « الجوهر » ، كانت فكرته أن يقيم سداً آخر أمام الفناء في الموت . وفي الوقت

ذاته أدخل مشكلة أخرى إلى فلسفته . فالجوهر الذي يعرف بأنه كيان ذو اكتفاء ذاتي ، لا يعتمد على شئ آخر ، يجب ألا يفني . والروح كما يقول ديكارت ويكاد يتفق اتفاقا لفظيا مع أوغسطين هي جُوهِر غير مادي غير متمدد ، وهي بسيطة ، لا تتجزأ – وعلى ذلك فهي غير قابلة للفناء : وقوامها ( أنا – أفكر ) . وقدرتها على الاستمرار في الحياة ، بهذا العرض ، لا تعتمد على بساطتها التي يمكن إثباتها ، وإنما تعتمد على مناعة مكينة تسبق ما في متناول البديهة . وهذا كذلك هو حال الجواهر الفردة الحية كتلك التي نادي بها لا يبنتز وأصحاب المذهب الذاتي ، مثل ماك تأجارت وهاويصن ، وآخرون . والحواهر الفردة الحية ، باعتبارها كريات من الخليقة غير ناقلة أو موصلة ، مثلها مثل الأرواح الأفلاطونية ، موجودة من الأزل وثابتة البقاء إلى الأزل. وكل كيان على هذا النحو ، مشتملا على ترجمته الخاصة للعالم كله ، ينبغي أن يكون قادراً على أن يعي مباشرة دوامه الخاص به ، الذي لا يخلق ولا يفني . ولكن بقدر ما تسبق فكرة الجوهر الفرد الحي البديهة ، وتقرر ذاتية لا مناص منها خلال الزمن الماضي كله ، فإنها تتعارض مع بديهيات أخرى . فأولئك الذين يعتقدون ، مثلي ، أنهم ولدوا من أبوين ، وهو اعتقاد يدعم بديهة ذكرى خاصة بحالة ماضية محددة . تتضمن بداية محددة وتاريخا ماضيا محدداً ، أولئك يعارضون في المساهمة في هذه الثقة بالخلود الفطرى ذى الطريقين . كما أن هناك هذه الصعوبة المادية ؛ وهي أنه إذا اعتبر الفرد ، متفقا مع فلسفة فيثاغورس أو لوتوسلافسكي ، أنه يحتفظ بالذكريات الواقعية عن حيوات مجسدة سابقة ، فإنه يجب أن يكون مستعدا أن يهمل في حزم ظواهر الوراثة بما لها من تأثير!

وفيا يتعلق بتحليلنا الخاص ، فإنى أرى التمسك بالبديهة كنقطة بداية ، ولو أنها بديهة مختلفة . وإنى لأقترح مظهراً من مظاهر الخبرة ، إن لم تكن صحته شاملة عامة بشكل بات صريح ، فانها مع ذلك تستطيع أن تصل إلى تأكيد عام شامل . وإنى لأوجه النظر إلى وعينا الذاتى ، ليس بوصفه بسيطا ، ولا بوصفه أساسيا ، ولا باعتباره جوهرا فردا حيا ، وإنما بصفته حرا — حرا بمعنى يمكن معه تحديده بعناية .

ولم يكن أحد من المفكرين الذين أشرنا إليهم آنفا مخطئا في الاتجاه الذي سلكه في محثه - فالوعى الذاتى هو نواة الخبرة العقلية الفلسفية . وكان تصورهم ينحصر في أن دراستهم لما وراء الطبيعة كانت من الناحية التجريبية ضئيلة للغاية ؛ فهى تحتاج إلى التنقيح الذي قام به القرن الحالى نحو النظرية الديكارتية «أنا أفكر ، فأنا موجود » . وما نسلم به الآن هو أن هذا اليقين النووى مشترك . ففي وعينا الذاتى المنفرد لسنا ولا يمكننا أن نكون وحدنا موضع التفكير هو شئ موضع المشاركة ، مثل هدف مشترك ، فيه «أنت » ، تلازم الذات . وبهذه الصفة الثلاثية للخبرة النووية ، وهي أنا - والشئ - وأنت متلازمين ، ينهدم رسم الجوهر الفرد دى الاكتفاء الذاتى ، ويتوقف خلود الأنا بمفردها عن أن يكون معقولاً ومقبولاً ظاهرياً ، بل وأقل بداهة وتعارفا .

وسوف لا نجد اليقين الذي نسعى وراءه في الأنا التي تغلفها الذات ، وإنما في العلاقة النشطة للذات مع عالمها من الأهداف المشتركة ، التي تتقبلها كاملاً باعتبارها ضرورة أساسية لوجودها وبينا تكتسب الخبرة للذات صفة موضوعية ، باعتبارها مشتركة مع (أنت) ، فهناك موضوعية لا تنفصل في دائرة عملها . والنشاط أصلى ودافع ، ولكن باعتباره عملا دافعا فهو يؤثر في عالم مشترك ، فتصبح القدرة على العمل قدرة على إحداث تغيير في هذا العالم الذي لا يخصني . وإذا كان التغيير دائما ، فإن القدرة على العمل تكون حتما قدرة على الخلق . وإذا كان التغيير دائما ، فإن القدرة على الاختيار في الخليقة ، فإن الذات تمارس ما يسمى عادة «بالحرية » ، ومعناها هنا حرية في الصورة العقلية الفلسفية للقدرة على إبداع حقيقة مادية ملموسة . وفي تقديري أن ممارسة هذه القرة إن هي إلا عامل في كيان الموعى الذاتي كله ؛ فنحن نعمل عارفين بهذه الحرية ، سواء ميزناها أو لم نميزها من أجل التأكيد القاطع .

والآن فلنلاحظ ملاءمة صحة الحرية المادية لبحثنا الخاص بالخلود.

والحرية لا يمكن أن تنفصل عن وعينا الذاتى باعتبارها قادرة على العمل، حتى قبل انشغالنا بالحقيقة الخارجية . وتظهر حريتنا البالغة الأصالة في الاختيار بين الجهد والراحة ، وبخاصة فيا يتعلق بنوع واحد من الجهد ، ألا وهو جهد التفكير . وقد أتعامل سلبيا (أو جاليا) مع المادة التي تقدمها الحواس ، باعتبارى ذاتية تحس ، أو قد أتعامل معها إيجابيا باعتبارى ذاتية تفكر . ولو لم تكن هذه المبادلة ، أو هذه الحرية ، لما أمكن أن يوجد أثر للواجب في الدعوة القائمة فعلا هناك ، والمشتبكة ، بشكل لا ينفصل ، بما عليه حافز حياة الفرد الخاص – تلك الدعوة التي لا تنادى فحسب ، بإدراك هذه المادة المتبادلة وإنما كذلك بالتفكير فيها ، وبذلك تتحول الإحساسات الى أشياء مادية وأحداث ، ألى مواد من أجل عالم مشترك ، وفي النهاية من أجل علم مشترك . وهذا الجهد في التفكير هو الميدان الأول للواجب ، أما الحرية فهي ضمنية – وهي ، بهذا المعنى وفي هذه الصورة ، تسبق الواجب .

وهكذا تعد الحرية مرحلتها القادمة ، وعلى العمل فى نطاق عالم والتأثير فيه ، عالم يتميز بموضوعية البناء التى يظهرها تفكيرنا هذا . وهنا يعرض الخيال دوره ، بتشكيل طريق عملنا الخلاق . ويتقبل الخيال نفسه فى هذا التفاعل صفة الإمكانية الحقيقية ، رابطا إياها بواقع النظام الموضوعى .

وعلى دلك ، فأن نكون أحراراً معناه أن تكون لنا ، عن طريق خيالنا الفردى ، سيطرة ممكنة على سير الطبيعة . وما سوف يحدث هو ، إلى حد ما ، دلك الذى أريده أن يحدث – أنا ، وليست الطبيعة ! ودلك لأن الطبيعة لا تتخيل . وعلى ذلك ، فإذا كنا ، بما لنا من قدرة على الخلق ، في موقف ، مها يكن حرجا وخطيرا ، يمكننا من أن نملي أحداث الطبيعة ، فإن هناك في كياننا شيئا ما خارج الطبيعة . وما هو خارج الطبيعة ، بما له من علاقة بالسيطرة والإشراف ، ليس إلى ذلك الحد تحت رحمة ما يفني ويتلاشي داخل نطاق الطبيعة .

فإدا نحن ، إذن ، قبلنا هذه البديهة الحاصة بالحرية المادية كواحدة من بين

يقينياتنا الأولية ، لكان لنا أساس يرجى منه -- هو الأساس الوحيد المرجو الذى عرفناه حتى هذه اللحظة - والذى يقوم عليه الفحص التحليلي للحكم بأن الخلود ممكن . ومن ناحيتي فإنى أتقبل بديهة الحرية هذه باعتبارها صحيحة ثابتة . وما بيانها ومغزاها في الحقيقة سوى مسألتين خاصتين بالجدل الفلسني خلال العصور . أما التأملات الشاكة التي تميل بنا إلى ما شاء الله نحو فكرة التحديد الخارجي التي تكتنف كل اختياراتنا الحرة ظاهريا ، فهي أعمال يقوم بها العقل المسفسط - هي استيراد عزة وأهمية كبيرتين من نظريات العالم وصوره ، بالرغم من أنها لاحقتان : وسوف لا أطرق هنا موضوع هذه القضية .

وينحصر تعليقى فى أنه إذا ما ألقت تجربة الحرية ضوءا على ماهية الحلود فان كيفية الحرية قد تلقى نفس القدر من الضوء على كيفية الحلود ولا يعطينا كانط أية إجابة على هذا السؤال. فالحرية بالنسبه له فرض وتسليم، بل وأكثر من هذا، فإن فكرته عن الحرية هى أنها ليست مادية محسوسة كمفهومنا لها.

فلنتجه الآن ، كما اقترحنا من قبل ، إلى التتمات الخيالية التي تعالج المفاهيم الجارية التي تفسر كيف يكون الحلود ممكنا .

## من الحيال إلى الفلسفة

لقد لاحظنا أن مشكلة «كيف يكون الخلود ممكنا» التي تعوق الوصول الطليق إلى أن الخلود ممكن ، غالبا ما تركها الفلاسفة والشعب سواء بسواء بين يدى الغموض والرمز. وما لغتها ، من الأسطورة والعرف كليها ، إلا لغة الخيال إلى حد كبير « في بيت أبي منازل كثيرة ..... إني ذاهب لأعد لكم مكانا .....».

ولهذا التنحى عن الحرفية عن طيب خاطر أسبابه الجيدة ، ومن بين الأسباب الأخرى ، وصل الرمز الشائع سريعا إلى حقيقة الشعور . (١) فقد ارتد سقراط عندما أتت لحظة الموت إلى صور التقليد اليونانى – «يا أقريطون ، على أن أقدم ديكا إلى اسكلبيوس » . فالمعرفة السديدة الشافية التي كان يحتاج إليها لم تشتمل على أية صورة إيضاحية لعبوره الوشيك فلم تكن تلك المعرفة إلا «أنه لن يصيب رجلا صالحا أى شر ، سواء في حياته أو في موته » ، ومع ذلك فليست لغة الخيال مجانية بحتة وتملصاً مجرداً : وإنما يمكن ترجمتها ، فعليها مسئولياتها غير السيطرة أمام الحقيقة الموضوعية . ومما لا شك فيه أن الخيال ملعب – واسمه الآخر هو التصور ، الذي تمتاز رسالته بالتخلص إلى حد ما من عدم المبالاة . ومع ذلك ، فإن انعدام المسئولية كاملا هو مثل أعلى لا يمكن الوصول إليه ، ومع ذلك ، فإن انعدام المسئولية كاملا هو مثل أعلى لا يمكن الوصول إليه ، فحتى أكثر قصص الجن والسحرة خيالا يجب أن تحتفظ بطيف أو شق من أرجحية الصدق والصحة – فساق اللوبيا التي تتحمل أعال جاك ، القاتل المارد ، يجب أن يكون لها أشباه مماثلة بعيدة في عالم النبات !

<sup>(</sup>١) لست أعرف ما أستشهد به على هذا أفصح من « العظات الشعبية » التي جمعها جيمس ولدن حونسون تحت عنوان أبواق الله Gods Trombones، وبخاصة العظة الجنائزية ، « اغرب ياموت » فليس هناك متحدث ولا مستمع خدعه الوصف الواضح التصويري الذي ينقل ، كما لا يمكن أن تفعل أية حرفية ، الحقائق الواقعية للانفعال والعاطفة .

وبحب أن نفترض أن إرادة الحقيقة المتبقية هذه كامنة في نطاق المجموعة الواسعة من الصور المتعلقة بالخلود. وإنه لشجاع حقا ، ذلك الذي يجرؤ على تخطيط الأماكن المختلفة لإقامة الموتى على خريطة كونية ، والأعال التي يقومون بها في العالم الآخر ، وطرق وصولها إلى هناك ، وصيغ الأحكام التي تحدد مصائرهم . وهل هناك نزر يسير من البصيرة العقلية الفلسفية التي تمنح الدور الذي تقوم به صور الشعر والنبوة في هذا المجال حيوية دائمة ، خلال عصور السفسطة العلمية المتزايدة ؟

ولقد فكرت مرة ، وذكرت ، أنه من الأيسر لنا نحن المحدثين أن نتخيل حياة أخرى عن أن نؤمن بها .

ولا يدور بخلدى فحسب الاستشهاد بالأدب الشائع ، الجازى عن عمد ، كما هو الشأن في كتاب ساتر Les jeux sont Faits [ قضى الأمر (انتهى اللعب )] ، أو في كتاب سانتايانا Dialogues in Limbol [ محادثات خارج الجنة (في سجن الإهمال والنسيان )] ، أو كما هي الحال ، إذا ما كان الهدف أكثر جدية ، في تصوير جيمس ب . برات لحيرة «الأستاذ الدهرى» الذي ما إن عرف أنه شخصيا قد قتل ، حتى واجهه دليل اليأس فيما يتعلق بخلوده عرف أنه شخصيا قد قتل ، حتى واجهه دليل اليأس فيما يتعلق بخلوده الحاص . (۱) وإنما يدور بخلدى ، كذلك جهود الفكر الديني التي بذلت في جدية كاملة لإعداء مادة لمفهوم العالم الآخر ، من أجل إدراك المعاصرين الناقدين . وبينا نحن نترك دائرة الشعر ، فهل علينا أن نحتفظ بما يبدو أنه ضرورى للحياة في هذا العالم — دوام الذاكرة ، تتابع الزمن ، محيط العمل ، بقاء المعرفة التي تم يحصيلها ، الحب ، الهدف ، السؤال والإجابة . أليس من الصعب تصديق هذا ؟ نع . ولكن أمن السهل تخيله ؟ كنت أظن ذلك ، ولكني أشك الآن

وهو سهل فحسب، مادام الخيال التصوري . . الخيال الناقد معطلا ،

ار ا Adventures in philosophy and religion (١)

فهناك حيال مسئول ، في حين أنه يسمح للخيال التصوري بحرية التصرف في وضع رموز للمجهول ، إلا أنه يحتفظ لوقت الحاجة بوظيفتيه الخاصتين بالكشف والنقد. وتحسن معرفة أن العامل الأساسي في إدخال الخيال الشارد إلى منطقة الحقيقة إنَّ هو إلا خيال كذَّلك ، خيال روضته مطالب الواقعية ، ولكنه على أيةً حال خيال . وفي كل خطوة للأمام نعتمد على خيال صحيح ثابت : فإذا ما تخيلنا الثلج سميكا في حين أنه رقيق ، فقد نحتاج إلى مراجعة مجموعة العلامات. والرموز التي ترشد وتقود تكهناتنا الخيالية . وعن طريق الخيال ، في مجال العلم ، تحل الفروض الأفضل محل الفروض الهزيلة السقيمة والاختراعات الناجحة محل الاختراعات التي لا يمكن استغلالها . وقد كان من اللازم أولا أن تكون ثورة كوبرنيق براعة خيال ، وأن تكون نسبية أينشتين براعة أبعد مدى من الطراز نَفْسُهُ . فَكَيْفُ لِنَا عَنْ غَيْرُ طُرِيقِ الْخَيَالُ ، المُبَدِّعُ والمُنظمُ فِي آنَ مِعا ، أن نبلغ الغرض الذي يمكن تحقيقة وإثباته في النهاية ؟ إن التفكير هو الحيال الموجه . (١١) ومن الواجب علينا إذن أن نراجع المبحث الذي يؤيد أنه من الأيسر أن نتخيل الخلود عن أن نؤمن به . وهذا صحيح فها يتعلق بالخيال الذي لا يركن إليه ، فالإيمان بما ينتجه يصده بل يثبطه الخيال نفسه . أما التخيل الموثوق به فهو مَفتاحنا الَّذَى يؤدى بنا إلى بناء وتركيب العالم ، وبالنسبة لتأكيدنا المعيب يمكننا أن نستبدله بهذا التأكيد وهو: إن كل ما يمكننا تخيله في ثقة يمكن بناؤه في العالم

<sup>(</sup>۱) وحيثًا تؤدى النظرية المادية ، كما هو الشأن اليوم ، إلى مدركات لم تعد عناصرها قابلة للتصوير ، على الخيال أن يترك الاعتاد على أسهل مادة يمكن الحصول عليها من مواد بنائه ، وهى الصورة البصرية . ولا يزال أمام تقده الفكر أن يستخدم رموزاً باعتبارها عناصر معادلاته ، وفيا يتعلق بهذه الرموزهناك ما أقترح تسميته تخيلا دون الحسى . وعلينا أن نذكر أن الخبرة كلها ليست مقصورة على « الحواس الخمس » ، ولا على العدد الأكبر الذي نعترف به الآن . فني إحساسنا بالحياة ، « إحساسنا العضوى المشترك » الذي هو ليس بصريا ، ولا سمعيا ، ولا لمسيا ، لدينا عنصر من التجريب الأوسع أو الاختبار الأعم الذي في وسعه ملاحظة الواقع الحيوى للميا على طاهدت الطبيعي والخصب المستمر للفرض العلمي يعتمد أكثر من ذي قبل على تعاطف شبه صوفي روحي مع عمليات الطبيعة غير المادية : فالتخيل البصري يجب أن يكله تخيل حيوي ، هو تحيل كشاف على أية حال .

وإنى لأقترح ، إذن ، أن نضع خيالنا الحر عن عالم آخر ، بوصفه مسرحا لحياة أخرى ، وخيالنا عن الرحلة إلى هناك ، موضع الاختبار أمام تخيل ناقد يمكن أن يظهر أى تركيب فى الكون يسمح بالعبور والرحلة ، أو يبين طبيعة المحور بين حياة وأخرى . ولنحاول أن ننتقل ونتحول من الطريقة المألوفة فى استخدام الخيال فيما يتعلق بالخلود ، إلى العنصر الخاص بما يوثق به وراء الطبيعة مما يضمه الخيال بين دفتيه .

والتخيل غير المسئول الذي لا يركن إليه . ويمثل الحياة بعد الموت طبقا للأنماط المتاحة في الخبرة الراهنة ، مصحوبة بالتعديلات اللازمة لتقدم المعنى ، عالبا ما عالج في سهولة ويسر مسألة العبور ، وبانتفاعه كاملا بالترخيص الذي تقدمه الأسطورة ، فقد تخيل أننا ننتقل من حياة إلى أخرى كما ننتقل من إقليم إلى أفرى كمان إقامتها التالى إقليم في هذه البيئة . فهناك رحلة الروح من هذا العالم إلى مكان إقامتها التالى

وفى تقاليدنا الخاصة ، بوجه عام ، توجد الجنة « فوقنا » وجهم « تحتنا » . فى حين أن الجنة الغربية إن هى إلا إشارة طبيعية إلى الشمس الغاربة . كما أن للمفهوم المصرى القديم لرحلة الشمس البحرية فى سياحتها حول العالم السفلى أصلا مشابها قريبا ، ولقد كان التخيل المسئول ( الموثوق به ) بطيئا فى إدخاله إلى علم النظم الشرعى الصحيح الاعتبار القائل بأن كل ما يمكن الوصول إليه عن طريق رحلة موجود فى هذا المكان ، وليس فى مكان آخر . ويمكن القول إذا ما عدمنا . بأن كل موضع يمكن الوصول إليه عن طريق الانتقال المكانى موجود فى هذا العالم ، وليس فى عالم آخر ، إذا ما ارتبط « عالم » بالنظام المعين علمنا أن نفكر بين حدود منيعة فى حياة أخرى فى عالم آخر ، فيجب علينا أن نستخدم للرحلة طريقة أخرى غير الانتقال المكانى . وبالرغم من أن النظرة واضحة ، فإن الصورة المكانية بالغة غير الانتقال المكانى . وبالرغم من أن النظرة واضحة ، فإن الصورة المكانية بالغة تهمل الاستفسار عا إذا كان لبعض الشموس الأخرى كواكب يمكن أن تستخدهها الأرواح الحالدة مسرحا للحياة .

ومن تأملات جيوردانو برونو ، بعد أن ألقي الضوء على صحة فكرة لانهائية الكون ، وبعد أن كتب يقول : « إن هناك عوالم خاصة لا حصر لها تشبه عالم الأرض هذا » إنه بالنظر إلى الحير الإلهي فمن المفروض أن تكون تلك العوالم ، أو بعضها ، مواطن حياة . وبدا له أن القمر أكثرها احتمالا في هذا المقام . وما إن اكتشف جاليليو ، كما اعتقد هو – أن هناك جبالا وبحارا ، حتى بدت أسهم الاحتمال ترتفع وتتحول إلى يقين ، ولم يلبث أن أثير السؤال عما إذا كأن بعضها يعد ويهيئ مساكن لأرواح موتانا . ولقد عالج تقدم علم الفلك في غير ما شفقة هذه النظرة المؤسة إلى الأماكن الفلكية الكوكبية . (١) ولكن الصعوبة الأساسية تنحصر في أنه ليس لمثل ذلك الكشف الخاص بالكون أية علاقة تذكر « بالعالم الآخر » فما يتعلق بمستقبل حيوات الأرواح التي تفارقناً . وليس. محور الانتقال محوراً مكانيا ؛ فلا هو رحلة ، ولا هو عبور من بيت إلى بيت ، ولا هو اختفاء كما يحدث « عندما نمضي أنت وأنا وراء الحجاب » ، وليس هو كذلك عبور مجرى ، سواء نهر الأردن في فلسطين أو نهر ستكس في العالم السفلي . وبالرغم من أن مثل تلك الصوركلها سديدة وملائمة ، فإنها جميعا تميل إلى أن تصرفنا ، إذا لم أكن مخطئا ، عن بساطة الحديث وجوانيته الضروريتين .

ومع ذلك فهناك مفاهيم أخرى للانتقال ، الذى أسقطت منه صورة المكان . فبينا توصف رحلة دانتى إلى الجحيم بأنها مكانية ، جغرافية تقريبا ، (١) التى السير جيمس جينز ، في نوفير ١٩٤١ ، محاضرة في المعهد الملكى موضوعها : "هل هناك حياة في العوالم الأخرى ؟ " وأشار فيها إلى تأملات برونو فيا علق بالجانب المادى البحت فحسب . وبعد أن أوضح أنه ليس هناك شيء في نطاق النظام الشمسي يصلح أن يكون موطنا لحياة مثل حياتنا ، استخدم حساب تقدير الاحتال حتى وصل إلى الحكم بأنه ربما يكون مليون مليون من الشموس مزودة بالكواكب وأن لعدد يمكن تقدير قيمته من هذه ظروفا تشبه ظروف أرضنا ، فالتركيب الذرى هو نفسه تقريبا ، والمركبات غير العضوية المعروفة لنا من المحتمل أن تكون سائدة منتشرة . أما فيا يتعلق بالمركبات غير العضوية ، وهي الفقرة القاطعة في هذه القضية ، والتي منتشرة . أما فيا يتعلق بالمركبات غير العضوية ، وهي الفقرة القاطعة في هذه القضية ، والتي طروف أصلها ونشأتها ، فلم يجد عنها سيرجيمس بحق أية مادة أو معلومات . ( وإني أعتقد أنه يمكن إيضاح أن هذا الاحتمال يبلغ رتبة واحد إلى مالا نهاية من درجة دون الصفر ، وهذا مقدار (كسر) فإن للغاية ، حقا من بجلة العلوم ، عدد ١٢ من يونيه ١٩٤٢ .

يساندها حقا « نعاس من نوع خاص » ، نجد أن عبور جون بنيان ، الذي يمتاز بالمهارة كذلك ، من طراز آخر : « وبينا كنت أجوس خلال برية هذا العالم حططت على مكان معين فيه مغارة ، وألقيت بنفسى في ذلك المكان لأنام ، ولما استغرقت في النوم حلمت خلا » . وصحيح أن موضوع الحلم نفسه كان رحلة تنتهى عند « المدينة السهاوية » ، ولكن انتقال بنيان الشخصى من اليقظة إلى الحلم ، ومن الحلم إلى اليقظة « وهكذا استيقظت ، انظروا ، لقد كان حلم » ليس برحلة . فعالم الحلم ليس له وجود في « مكان ما » في عالم اليقظة . فليس هناك طريق للعبور ، أو أي خط فلكي يشير إلى البعد والانجاه ، بين سجن لندن أو بدفورد وبين المدينة السهاوية . والانتقال بينها سريع قدر سرعة أي تغيير في اتجاه الفكر . فكان من المحتمل أن أية مقاطعة لبنيان ، وهو غارق في خطة سير زائر الأماكن المقدسة المرتبط به ، قد تنزل به سريعا إلى الأرض والواقع . وإني لأتساءل عما إذا لم يكن هنا بين أيدينا شئ لا يطابق تماما ، وإنما في شكل أكثر حرفية من صورة الرحلة يشبه ، « محورا للانتقال » يمكن تصديقه بين هذا العالم حرفية من صورة الرحلة يشبه ، « محورا للانتقال » يمكن تصديقه بين هذا العالم وعالم آخر .

وهذا الفرض يريحنا في الحال من عب التفسير المادى المستورد المستحيل ، إذ يفعل ذلك على حساب افتراض أن العالم الآخر يمكن أن يكون ، شأنه شأن كل الأشياء التي يمكن الوصول إليها بمجرد توجيه الاتجاه ، مادة مثل تلك التي تنسج منها الأحلام – ذاتية ، وهمية ، وأقل من الواقعية . ويتردد خيالنا الناقد في أن يستخدم انتقال الحلم في صورة تزيد على قياس تشبيه ممكن . ويجب أن تكون أية حياة بعد الموت تثير اهتمامنا على قدر من الواقعية على الأقل يساوى الحياة الحاضرة : ويمكن ، طبقا لبعض المفاهيم ، أن تكون الحياة بعد الموت أكثر واقعية ، كحالة وجود عليها «يصحو الفرد من حلم الحياة .»

ولو اقتصرت الملاحظة حتى على أن الانتقال عقلى ، فإنى أعتبر الاعتراض قائما على الجوهر ، د يفتح باب القضية برمتها على مصراعيه متمثلة فى العلاقة بين « العقلى » و« الواقعى » . فعلينا هنا أن نتعامل مع وحدانية الكون المثبتة التى نميز عصرنا العلمي. فليس هنا سوى كون واقعي واحد، وقرينة حدث زماني مكاني واحدة ، وعالم طبيعة واحد. أما كلمة « الآخر » فتعنى دائما علاقة بين أشياء داخل نطاق هذا الكون ، فالمكان المعلوم يضم كل مكان موجود – وعلى ذلك فليس هناك خارج ، ولا « آخر » ، وقد لا يكون هناك وحدة كاملة يمكن أن يقف كون آخر منفرد عنها ! وإلى وحدانية الكون المادية هذه ، وكل ما تتضمنه ، يجب أن نوجه رعاية كاملة . وسوف أذكر فيها بعد مذكرة منكوفسكي التي سطرها عام ١٩٠٨ ، والتي هاجم فيها بشدة مبدأ وحدانية الكون ( بالرغم من أن ذلك كان أساسا لأغراض حسابية ) ، مبينا التأكيد الجوهري بأننا « من الآن فصاعداً سوف لا نتحدث عن مكان وزمان ، وإنما عن أمكنة وأزمنة » .

وبقدر ما تقترب من الحقيقة فعلا خبرة تخيلناها أو حلمنا بها ، فى أية ظروف ، يظهر الانتقال من الخبرة الراهنة إلى تلك الخبرة إمكانية تركيبية للكون ، لها مغزاها بالنسبة لحادثة الموت . وإنى لأشير إلى وجود مظهر للخبرة يقترب بالفعل فيه ما تخيلناه من الواقع ، ويرتبط به بعلاقة ذات تبعة ، بينا يبقى هو «آخر » بالمعنى الحرف . وفى التجربة الصادقة المستمرة المشوبة بالحصافة والتروى والتى تؤدى إلى قرار حر ، نكون ، قبل القرار ، أمام عالمين – عالم الواقع الذى يواجهنا ، وعالم عملنا المستقبل الذى نتخيله . وهذا العالم الخاص بالعمل الذى نفكر فيه ( وهو الذى نعتبر أنفسنا أحراراً فى إلغائه ، إلى أن يتم الإلتزام بقرار ) يختلف عن الحلم فى أنه ليس غير واقعى تماما ؛ إذ يتميز بالواقعية الجزئية التى تتضمنها « الإمكانية » الصادقة الحقيقية . فإذا كان فى وسعنا أن نعطى وصفا صحيحا لهذا الموقف – وإنا لفاعلون ذلك فى حينه – فإننا نكون فى طريقنا إلى مفهوم فلسنى لإمكانية الخلود .

وكخطوة أولى فى هذا الاتجاه ، دعونى أوجه النظر إلى وجه مهمل إلى حد ما من أوجه تخيلنا – وما هذا الوجه إلا الطريقة التى بها ، ونحن نتخيل الأحداث والأعمال ، نتخيل أيضا أشخاصنا الذاتية وهى متشابكة ومرتبطة بهذه الصور المتخلة .

## الأدوار المزدوجة للنفس والعالم

فى تأملاتنا العادية فى عالم العلم وعالم التاريخ ، من الطبيعى أن نضع أنفسنا خارج الصورة . فالسبيل إلى الحقيقة الموضوعية إن هو فى معظمه إلا نسيان أنفسنا . وبالرغم من ذلك فلا تخذلنا المعرفة فنحن ، فى الحقيقة ، جزء من العالم الذى يواجهه ويصوره كل من العلم والتاريخ . فإذا ما تذكرنا هذه الحال لأمكننا فى سهولة أن نجد أنفسنا نتتبع الدور المزدوج الذى تقوم به النفس الملاحظة والنفس الملحوظة .

فإذا ما اعتبرت النفس الملاحظة أن للنفس الملحوظة وضعاً في بيئها الطبيعية ، أو أن لها عملا هناك ، فإن هذه النفس الملاحظة تتقبل طبقا للقاعدة تقبلا كاملا بالنسبة للنفس الملحوظة الحكم القائل « النفس موجودة في العالم ، وكان هذا هو موقف ألفرد هوايتهد في عام ١٩٢٥ عندما كتب في كتابه « العلم والعالم الحديث » يقول : « إننا موجودون داخل إطار عالم من الألوان ، والأصوات ، وعناصر الحس الأخرى .... ويبدو أننا أنفسنا عناصر هذا العالم بنفس الصورة التي عليها الأشياء الأخرى التي ندركها » أنفسنا عناصر هذا العالم بنفس الصورة التي عليها الأشياء الأخرى التي ندركها » أضاف تكلة إلى هذا التصريح . فكتب عن «علاقة تناقضية محيرة» في حين تظهر أضاف تكلة إلى هذا التصريح . فكتب عن «علاقة تناقضية محيرة» في حين تظهر بها الروح نفسها « كأحد العناصر الداخلة في تركيب » لعالم ، فإنه صحيح أيضا طبقا لها أن « العالم في صورة من الصور موجود في الروح » (١) وكيف يصل أيي هذا الموقف الثاني ؟ عن طريق إدراكه وإلمامه بالنفس الملاحظة – التي من

<sup>(</sup>۱) فى كتاب Nature and Life ص ٤٠ - يطلق على هذه العلاقة اسم «الحلول المتبادلة » ، معترفا بتناقض الذات ذى التخطيط المفصل باعتبار أن هذا بالرغم من ذلك هو الحال بطريقة ما .

السهل نسيانها - والتي ترحب بمشاهدة ذلك العالم الذي يضم النفس الملحوظة ويحتضنها . فني صورة النفس الملحوظة ، أنا موجود في العالم . أما في صورة النفس الملاحظة فالعالم موجود في داخلي . ومع ذلك فأنا هو ذات النفس . ومع الثنائية في الموقف ، يتغير منظر الواقع كله . أولا يمكن القول بأن النفس الموجودة داخل إطار العالم ، كعنصر بين عناصره ، ليست هي النفس كلها ؟ أو أن العالم الذي تضمه النفس الملاحظة داخل إطارها لا يطابق العالم الذي يحوى النفس الملحوظة - أي إن هناك عالمين ، يتشابهان في مظهرهما ويختلفان في حقيقتها ، ويجمعها معا إرادة بعينها ، تفترض دورين لها ارتباط ببيئتها ؟

وهناك خبرات يمر بها كل فرد من وقت إلى آخر تدرك فيها الذات نفسها كذات أخرى ، في حين أنها هي في الحقيقة نفس الذات . وليست هذه أمورا يشوبها الغموض ولكنها في الأعم قطع وتأكيد - فما هي إلا نوع من تقسيم الذات الذي يغالى لفترة وجيزة في الوظيفة الدائمة التي يقوم بها الشعور بالذات والحكم على الذات . ولقد رأينا في الاتهام الذاقي كيف أن النفس الحاكمة تفترض وجود شخصية تختلف عن الذات التي يصدر عليها الحكم . فليس هناك كاذب مالم يعرف أنه كاذب ، وذلك لأنه ليس كذبا أن تطلق أكذوبة مفترضا أنها حقيقة . وبالرغم من ذلك فإذا عرف الكاذب أنه كاذب واعترف أنه كاذب ، فلا بد أن يكون شخصا يتسم بالصدق حين يحط من قدر نفسه في صورة إنسان كاذب . فهذا التناقض الظاهري القديم عند ايبيمينيدس ، لا يعدو أن يكون ازدواجا طبيعيا دائما لذات يجب أن تعيش طبقا لمستويات الأحكام التي تصدر عنها .

فإذا ما ذكرت الآن خبرات معينة مررت بها ، خبرات تافهة في جوهرها ، بغية إيضاح هذه المبالغات العرضية في الازدواج الطبيعي الذي له علاقة بمناقشتنا ، فإنني أفعل ذلك لكي أذكر القارئ بخبرات مشابهة مربها ، وأوحى بما لها من أهمية ممكنة . وواحدة من تلك التجارب ، وكانت عادية تماما ، تركت في عقلي لبعض الوقت أثرا عجيبا . ولم يكن الأثر هو أننا نستطيع أن نتخيل

الحلود ولكننا لا نصدقه ، وإنماكان نقيض دلك - وهو أننا نستطيع أن نصدق ما ينتظرنا من فناء ، ولكننا غير قادرين تماما على أن نتخيله . ( وليس لى إلا أن أرجو أولئك الذين يجدون هذه القصص عديمة التأثير أو غير مناسبة للمقام ، أن يتجاوزوا عنها فلا تقوم الحجة أو يعتمد الحوار عليها .)

(الزمان عام ١٨٩٢، تقريباً والمنظر هو الجانب الأيمن من خط سكة حديد مفرد ، بين أورورا ، الينوى ، وووكيجان – وكان آنئذ خطا دائريا جديدا حول شيكاغو . واليوم أحد أيام الصيف . وشخص وحيد يحمل علبة من الطلاء الأبيض وفرشاة ، ينحني كل مائة قدم ليغطي علامة الطباشير التي على الجانب الداخلي من القضيب بخط أفقي من الطلاء ، ثم ينحني كل خمسائة قدم ليكتب رقما بالطلاء . إذ تقوم هيئة الإدارة الهندسية المدنية بقياس خط السكة الحديد تحقيقا لأغراض الجرد . وقد تقدم واضعو العلامات الطباشيرية ومعهم شريط القياس الصلب تاركين وراءهم النقاش ، الذي لا يهتم بوجوده بمفرده . فقد أصبح اهتمامه مركزا في الأرقام .

وهو قائم ، فى هذه اللحظة ، فى أحدود ويرتفع الجرفان على كلا جانبيه فوق مستوى نظره ، فلا يصل إليه النسيم وتضيق الحرارة عليه حناقه . ولا يسمع من الأصوات إلا طنين الحشرات والرفرفة العصبية من وقت إلى آخر لجناحى نطيط مضطرب . ويأخذ النقاش فى نقش الرقم ١٨٠٠ ويسليه أن يلاحظ إمكان وضع هذه السلسلة من الأرقام واحداً بعد الآخر بما يقابل سنوات القرن . ويبدأ فى ربط الأرقام بالحوادث ، مبتدئا بأجزاء صغيرة من التاريخ – الحرب الأهلية وخلفية الأسرة . وتصبح هذه المعيشة الخيالية خلال الزمن الماضى خبرة حقيقية شأنها فى ذلك شأن طلاء القضيب ، بل وأكثر إثارة ! ١٨٦٥ ، محتقيقية شأنها فى ذلك شأن طلاء القضيب ، بل وأكثر إثارة ! ١٨٦٥ ، محتقيقية شأنها فى ذلك شأن طلاء القضيب ، بل وأكثر إثارة ! ١٨٦٥ ،

« ياللدهشة! هوكنج موجود هنا!» فكل علامة ، من الآن فصاعداً ، مرقة أو غير مرقمة ، تشتبك بالتاريخ الشخصى . ولكن سرعان ما يأتى الرقم ١٨٩٢ ، الوقت الحاضر: وفيه تتجد قصة النقاش مع القصة الواقعية : فأنا

أنقش الحاضر أو (الآن)! ومن هذه النقطة تبعد الذاكرة وتقصى . ويحل محلها التوقع ، والحكم ، والتحمين - فهناك شئ لا يلين أو يذعن عندما تتقدم هذه الأرقام إلى الأمام، يجب أن يملأ ويكمل بشيُّ ما – ولكن بماذا. ١٨٩٣ - هل سيكون عام جامعة شيكاغو الجديدة ؟ ١٩٠٠ - أين سيستقر بي المقام ؟ ١٩٥٠ ، سأكون مسنا بحق ، ومن المحتمل أن أكون قد قضيت . أما ١٩٧٣ ، أي بعد مائة عام من مولدي - فمن المؤكد أن أكون قد قضيت : « وداعاً ، هوكنج! » فإني أرى نفسي كميت ، يزحف على العدم الذي يميز انتهاء الوجود ويغلفني. ولقد كنت لأربع سنوات تلميذاً غيوراً من تلاميذ هربرت سبنسر ، مقتنَّعًا في تعاسة ولكن في عجز بأن الإنسان شأنه شأن الحيوان إ فالجنس يتقدم إلى الأمام، والفرد يفني، والشئ الحيّ قد أصبح – لا شيّ « وهكذا من غير أن تسند خدك إلى الوسادة تغفو .» ولأول مرة أتحقق من أن الفناء فارغ بلا علامة ، وراء مجرد طقطقة الكلمات . ولا شك ، أنه بسبب هذا الإحساس السريع بانعدام الإحساس ، كانت المصادفة قوية عندما تحققت ، بنفس السرعة ، من أنني ، كباق على قيد الحياة ، كنت أنا الذي نظرت إلى نفسي كميت ، فإن الموقف كان ينبغي أن يكون كذلك ، وإنه بسبب هذا . يمكن التحدث عن الفناء، ولكن لا يمكن ألبتة تخيله بصدق. وبالرغم من أن هذا لم يكن كافيا ليحررني من سحر سبنسر ، إلا أنه شق هذا السحر وكسره : وقضيت بقية اليوم وأنا أشعر بخفة روح جديدة ، وكأنني قد عثرت على حقيقة ينبغي ألا تفارقني . وكنت مسروراً أن أكون بمفردي .

ومن الواضح ، أن هذا الموقف نشأ بشكل مصطنع للغاية . فالعمل الآلى بالفرشاة والطلاء من المحتم أن يمر بالحياة التي تبدأ من جديد ويجمع منظرا مؤثرا للنهاية ، وبعدئذ « للزمن الطويل الذي سوف يستغرق العالم » ومع ذلك فإن الأثر الذي لا يضمحل الذي خلفته هذه الخبرة يحمل بين ثناياه التساؤل عما إذا لم يكن من الممكن أن يتميز ازدواج النفس هذا بواقعية طبيعية : ألا يمكن أن تكون النفس الملاحظة دائمة باقية ، في حين تضمحل النفس الملحوظة وتزول

وهناك تجارب خاصة أخرى يمكنني ذكرها ، تجارب تجمع النفس الملحوظة والنفس الملاحظة بمعنى أكثر حرفية في وضع متقارب متصل . وكانت تجارب يبدو فيها أن الفرد يلاحظ نفسه من الخارج . وبالرغم من أنها تميل إلى أن يكون لها ارتباط بهذا البحث ، إلا أنني أتردد في ذكرها ، نظراً لأنني ، حتى وقت قريب ، كنت قد استبعدتها باعتبارها أحلاما مشوشة إلى حد ما : فقد كانت متصلة ومرتبطة بمرض .

(كنت قد قضيت بعضا من سنى حياتى الأولى على شاطئ ميريلاند الشرقى ، في ايستن ، مقاطعة تالبوت . وعانت أسرتنا التى لم تكن قد تأقلمت بعد ، معاناة شديدة من الملاريا ، التى كانت تسمى عندئذ « قشعريرة وحمى » أو « نوبة قشعريرة » وحاصرنى هذا المرض حصارا طويلا ، وصحبت مراحله الأخيرة أحلام منعشة لا أقدر على نسيان بعضها ، وانبثت بين هذه الأحلام خبرة متكررة الوقوع كانت تشبهها ، ولكنها تختلف عنها من وجهتين ؛ إذ كانت مثارا للمتعة قطعا ، كما ظهر أن محتوياتها البصرية واقعية ، وكان يبدو لى أنني أسبح ، بل أطير إلى أعلى تجاه السقف ثم أنظر من علي إلى نفسي في الفراش ، ولم يترك هذا الموقف ألبتة أثرا في نفسي بوصفه موقفا سخيفا غير معقول – بل بدا لى أنه طبيعي للغاية أن أكون متحركا في استقلال عن جسدي الرسمي ، وقادرا على ملاحظة ذلك الجسد وكأنني كنت أرى خلال عينين أخريين ، أو ريماكان التعبير ملاحظة ذلك الجسد وكأنني كنت أرى خلال عينين أخريين ، أو ريماكان التعبير أكثر دقة لو قلنا كأن الفرد لم يكن في حاجة إلى عينين ليرى !

( ومن الطبيعى أن هذه الغرابة ليست غير عادية . فنى أى حلم مصحوب بصور بصرية ، على الرغم من أن عينى الفرد تكونان مغلقتين ، فليس هناك ما يعوق الرؤية : فيرى الفرد وكأن لا عينين له ، أو كأن له عينين يحلم بهما ، وذلك من غير أن يثير أية أسئلة ! ) .

وقد استبعدت هذه التجارب ، كما ذكرت ، باعتبارها عديمة الأهمية . وبالرغم من ذلك ، فقد أحيتها إلى حد ما ، مصحوبة بعلامة استفهام ، تجربة مربها صديق بعد مضى سنوات كثيرة ، وقصت على في حرص بالغ بغية الوصول إلى رواية دقيقة .

(كانت زوجة أحد الزملاء في أشد حالات الالتهاب الرئوي ، وكان زوجها وطبيبها يقفان بجانب فراشها . وكان من المفروض أنها إن لم تكن في غيبوبة ، فإنها على الأقل قد فقدت الشعور بكل ما يحيط بها , ولكنها سمعت محادثتها ، التي لم تكن مشجعة . وترك الطبيب الغرفة ، ثم مالبث أن خرج الزوج أيضا بعد برهة وجيزة . ولاحظت الزوجة حركاته ، وأرادت أن تذهب معه . واكتشفت في نفسها القدرة على حرية الحركة كما تشاء. ورأت نفسها راقدة هناك. وتبعت زوجها. واجتاز الزوج الصالة بعد أن أغلق الباب ، ثم دخل إلى مكتبه . فرأته يذرع المكتبة ذهابا وجيئة ثم يلتقط كتابا من فوق أحد الرفوف ، ويفتحه ويحملق في الصفحة من غير أن يواصل القراءة . ورأت الصفحة . أما هو فأعاد الكتاب إلى مكانه ، ثم رجع إلى جوار فراشها . فكانت هناك ؛ إذ لم تكن قد تحركت . ثم سمعته يتوسل إليها ، آملًا أن تصلُّ كلماته إلى منطقة شعورها ، يتوسل إليُّها أن تحاوُّلَ الرَّجُوعِ إلى الحياة . وكانت هي تعي أنه كان في قدَّرتها أن تقوم بهذه المحاولة . وبالرغم من أنَّ المحاولة كانت صعبة وغير مقبولة ، فإنها قامت بها ، من أجل حاطره . ولما أبلت من مرضها أرادت أن تضع هذه الخبرة الظاهرة موضع الاختبار . فعندما كان زوجها في المكتبة ، التقطت الكتاب الذي كانت قد رأته يأخذه من قبل ، وفتحته عند الصفحة ذاتها ، وسألته إذا كان يحتفظ لهذه الصفحة بأية ذكري حديثة . فأما وقد أفزعته المفاجأة للغاية ، فإنه أخذ يسرد الحادثة الهامة كما بدا أنها قد رأتها من قبل.

ويمكن ألا تكون التجارب التي من هذا الطراز ذات أهمية للعلم. ولأنها لا يمكن إعادتها ولا التحقق منها ، فهي ذات مغزى وأهمية فحسب لأولئك الذين مروا بتجارب مماثلة . ومع ذلك فهي تقدم لنا إمكانيات تهمنا ) .

وليست وظيفة الخبرة غير العادية ، كقاعدة ، هي إجابة أسئلة بقدر ما هي إثارة أسئلة ، تحركنا وتخرج بنا عن فروضنا وظنوننا العادية . وقد تنير تلك الأسئلة لنا الطريق ، ولكن الإجابات النهائية يجب أن تكون في إطار الخبرات العامة والتجارب المشتركة للجنس البشرى – فقد أصبح هذا اعتقادى الراسخ . فإذا كان هناك أي صدق في « الخبرة الصوفية الروحية » ، فإن ذلك ما يدركه كل شخص لا شعوريا ، وما يمكن للفكر في النهاية أن يثبته .

وليس للخبرات القياسية التشبيهية التي سردتها هنا إلا أن تثير السؤال عما إذا كان الشعور العادى يحرز تعددا داخليا للمنظور - عما إذا لم تكن « حياة أخرى » في «عالم آخر» دائما «في داخل نفسك» ومن المؤكد أن الحيال والحلم يعملان دائما ، فبدونهما لا نخطو خطوة إلى المستقبل . وليس الحلم في أثناء النوم سوى خيال ينقصه الوجود الكافي للواقع . وفي تقديري أنه بينها لمضمون مثل تلك الأحلام كما هي القاعدة مغزى أقل بكثير مما يتجه التحليل النفسي إلى مطالعته في ذلك المضمون ، فإن تركيب الحلم ، أو قل إمكانية العالم المتقدم الذي يبدو لنا تحقيقه وحدوثه حتى ونحن نبتعد عنه – جزئيا ، أقول إن تركيب الحلم ذو مغزى كبير سام .

وبالنسبة لسؤالنا ، فإن معنى الخيال والحلم يمكن إدراكه أفضل ما يكون فى أثناء تشكيلها لعملها . وفى أثناء كل تمعن وانخاذ قرار ، نستخدمها لاعداد بديل للعالم الواقعى . وعندما يتحول النمعن إلى عمل ، فإننا نرى أحد «محاور » العالم يعمل . فا كان منذ لحظة مضت العالم الآخر فى الخيال يصبح ، نتيجة لتقدير حريتنا اليومية ، جزءا من التاريخ الموضوعى . وتهبط الحلقات الخيالية إلى «أرض » الواقع وتصبح حلقات فى سلسلة الحقيقة . وتأخذ مكانها الملائم هناك يغلفها دوام كامل هادئ .

وإنى أصر على أن إدراكنا الواقعى للحرية يخلق التغيير. فإن معرفتنا للحرية تتضمن وعيا وإدراكا لوضعنا المزدوج فى الكون: فنحن مخلوقون وخالقون معا – وحيواتنا إن هى إلا « مرانة فى القدرة على الخلق » (١) وكمخلوقات فنحن « مستقبلون » ، أى إننا سلبيون بالنسبة لعمل خارجى ؛ فالخبرة تأخذ اسمها من حقيقة أنها « ممنوحة » لنا ، وما يمنحنا الخبرة يمنحنا وإياها وجودنا – فعملية تجديد خلقنا متواصلة (٢) وعلى ذلك فنحن لسنا بمفردنا: فوجودنا وعملنا المحتمل الوقوع يكمنان داخل ذلك الهدف الموضوعى . وبسبب هذا الاشتمال ، فقد يأخذ جهد حياة الفرد شكل « عمل » ، أو كما يقول أتباع فلسفة كونفوشيوس ، نورانية الفرد ، أو قانون السماء الخاص به . ولكن هذا التحديد

<sup>(</sup>١) معنى الإله Meaning of God ص – ١٥٣.

<sup>(</sup>٢) فات المثالية الذاتية أن تسأل كيف يمكننا أن نمنح أنفسنا لأنفسنا .

المتواصل فى خلقنا لا يلغى وضعنا الآخر ، وهو أننا خالقون . وليست « المهمة » عملا بالقطعة أو مقاولة صممها السيد صاحب العمل . وإنما مأربها هو أن ننتج شيئا ، إذا لم نقم بعمله ، فلن يضمه الكون بين دفتيه ، وبه يسر الكون – أو ينبغى أن يكون – مسرورا ؟ فالله نفسه لم يشغل باله من قبل بتصورك وإدراكك ، فخليقتك ، في إطار حدودها ، واقعية مثلها مثل خليقته ، وهكذا شأن حربتك .

فإذا كان هذا هو ما تتضمنه حريتنا – وإنى أقدم وجهة النظر هذه كفرض نأخذه فى اعتبارنا – فإن استمرار الحياة بعد الموت يكتسب معنى جديدا . فليس اهتمامنا بالبقاء مقصوراً على تأدية الواجب ، وإتمام مهمة سبق تعيينها ، كما يرى كانط وأصحاب مذهب الإرادة . وإنما يتعدى اهتمامنا كذلك إلى أن الكون يمكن أن يؤدى واجبه بواسطتنا – بأن يسمح لنا ، مثلا ، بالوصول إلى إجابة التساؤل الذى يكمن فى حياتنا ، «أن نعرف كما أننا معروفون .» أما «كيفية » استمرار الحياة فلن تكون عن طريق قوة الواجب الذى لا مفر منه وحده ، وإنما عن طريق حقنا كذلك ، الذى يتضمن حقنا فى أن يعرف «الحكم الأخير» عن القيمة أو انعدام القيمة فيما قد ابتغينا عمله . كذلك من حقنا ، بعد أن نفهم ذلك الحكم ، أن نشترك فيه وننضم إليه ، حتى نتقبل حكم الذات فى النهاية ، ولا يحاكمنا بمفرده آخر مطلق .

ولقد بدا لى لمدة طويلة أن الدعوى الأخلاقية الإساسية التى يقيمها وجود انقطع وانتهى – مفترضا أن الموت هو النهاية المطلقة ، وأن كياننا يمحى وسط عمل لم تتم فصوله دائما – هذه الدعوى هى أنه ليس للحكم النهائى على عمل الفرد ، أو لإيمانه الوحيد بذلك العمل فى لحظة الموت ، أية نتيجة بالنسبة لهذا الفرد وهو يموت . فمن المؤكد أن أولئك الذين يسقطون فى المعارك لن يعرفوا هل قتلهم عبث . وفى عالم يسمح بالموت ، يظل إيمان الفاعل بقدر المستطاع سؤالا مفجعا يلتى على عاتق عملية طائشة من عمليات الطبيعة ؛ ذلك لأنه بكل تأكيد وأحسن ضمان ، لا يتوقف الإيمان والعمل ولا يتطلعان فى المستقبل البعيد إلى

المديح وإنما إلى الحق والصدق. فهل يجب أن يتعثرا في الليل؟ « إلهي لماذا تركتني؟ » .

وإن هذا العمق الذي بميز الحنين إلى حكم صحيح أبعد كثيرا من أي أمل في عدالة مجزية ، أو أي خوف من عدالة جزائية . في الحنة أو جهم الدائمتين . وارتكانا إلى حساب واتهام « العدالة » ينبغي أن تكون غالبية الأرواح في كلا المكانين ، لفترة ولكنني أعتقد ، أن هذه الحاجة الأكثر صدقا تكمن في قلب الاهتام الشامل العام بالخلود وفي لب الحدسي بأنها يجب أن تكون كذلك .

وفى الخبرة التالية والشاملة كذلك ، خبرة القدرة على الحلق فى حرية ، ينبغى أن يجد تحليل فلسنى جذرى ، نتجه إليه الآن ، أقول ينبغى أن يجد إرشاداً فيما يتعلق بإمكانيته ، وفيما يتعلق كذلك « بالكيفية » .

وسيكون في هذا التحليل ، كثير من التكرار المقصود ، أي إن موضوعات سبقت الإشارة إليها سوف تظهر من جديد ، تدعمها وتوضحها ارتباطات المنظمة المنسقة . فما اهتامنا الآن إلا بالارتباطات .

## التحليل الفلسني

تعریف: إنى أعنى « بوحدانیة الكون المادیة » المبدأ القائل بأنه لا یوجد (ولا يمكن أن یوجد) إلا عالم واحد دو طبیعة مادیة.

ومن وجهة النظر هذه ، فإن لفظ « ال » – في عبارات مثل « العالم » ، و « الدنيا » و « الكون » ، التي تشير كلها إلى نفس الوحدة الكاملة – هي لفظ قاطع ، إذ تفيد أنه ليس هناك آخر – وأن نظام الذوات والأحداث في الترتيب الزماني والمكاني الراهن الآن أمامنا نظام واحد وفريد . وهذه الوحدة الكاملة ليس لها حدود ( أو هي لا نهائية ) بمعني أنه ليس هناك شئ آخر من نفس النوع خارجا عنها . أما العلاقة « من الخارج » فتدل على اختلافات في الوضع بين عناصر النظام ؛ فالذوات أو الأحداث داخل إطار النظام يمكن أن تكون بعضها « خارج » بعض . وهكذا يظل إلى الأبد كشف مستمر عن حالة وجود الشئ في الخارج أو عن « البرانية » داخل إطار النظام . أما عبارة « خارج النظام » فتصبح عديمة المعني .

تعریف: وإنی لأعنی « بالحریة المادیة » القدرة ، عند القیام بعمل بشری ، علی البت بین متبادلات صادقة حقیقیة – حقیقیة بمعنی أن أیة متبادلة من مثل تلك المتبادلات « ممكنة » ، ويمكن أن تصبح جزءاً من عالم الطبیعة الواقعی طبقا لإرادة الشخص الذی يتخذ القرار ويبت فی الأمر.

١ – وحدانية الكون المادية لا تتفق والحرية المادية .

وتتضمن وحدانية الكون المادية أن كل محددات التغيير المادى مادية .

والمحددات بهذا الوصف ، قابلة للقيام الكمى (۱) وعلى هذا الشرط ، وهو تعيين أية صورة كلية للنظام فى أى وقت بالإضافة إلى قوانين التغيير ، فإن الصورة فى أى وقت آخر – قبل ذلك أو بعده من غير ما حدود – تكون عامة ، ونظريا ، حتمية قابلة للتحديد . فإذا اتفق مع هذا النظام جيد التنسيق « قانون اللاحتمية أو عدم التحديد » ، مثل ذلك الذى يقرره ويضعه هيسنبرج لعمليات ذريرية معينة ، فإنه يظل صحيحا أنه ليس هناك عوامل غير مادية تتلاءم مع ما ينبثق من الموقف المبهم .

والحرية المادية ، مع ذلك ، تتطلب أن حدثا عقليا ، أو « قرارا » ، مبتكرا بذاته ، يمكن أن يحدد أية واحدة من المتبادلات المادية المختلفة هي التي يجب أن تصبح واقعية . فالحرية المادية على ذلك مستحيلة إلا إذا كانت وحدانية الكون المادية على خطأ في ناحية ما . ويبدو لى أن مثل ذلك الخطأ قد يكمن فيما تفرضه من ميزة واحدة فريدة يختص بها المكان . ولنبحث (في فقرات ٢ ، ٣ ، ٤) ما يثبت ذلك الغرض .

 ٢ - حجة كانط لاثبات وحدانية الكون المكانية الزمانية طبقا لنظرية نيوتن .

تتمسك نظرية كانط عن الكون ، وهي قائمة على نظرية نيوتن ، بأنه لا يمكن أن يكون هناك إلا نظام مكاني واحد ، لا نهائي المدى ، ونظام زماني واحد ، لا نهائي كذلك ، وذلك باعتبار أن المكان والزمان حالان سابقان ومستقلان عن جميع الأحداث التي تقع فيهما . وكان على نظريته عن الحرية أن

<sup>(</sup>۱) إن كلمتى « مادى » و « عقلى » كما تستخدمان هنا لا تتضمنان أى إبهام : فلا أحددهما هنا ، مستشهدا بالاستعمال الشائع ، ولكننى أشير مع ذلك إلى أن تباينهما يفترض أن ما هو مادى ، بوصفه « موضوعيا » ويمكن قياسه ، يحمل معه ابعاد الفاعل الشعورى بوصفه عاملا ماديا . وإذا ما رفضنا الاعتراف بهذا الفرق والتباين ، وحاولنا مع « رسل وهوايتهد » تعريفا عقليا داخليا (أى تعريفا ذاتيا بالضرورة ) للثنى المادى باعتباره طائفة من المناظر فإنه يضحى بنقاوة علم الطبيعة ، وتغلف القضايا الفلسفية العقلية بالغموض والإبهام .

تتلاءم ونظاما واحدا ضروريا خاصا بالأحداث المادية، بضم سلوك الكائن جملة. ولذا لم تكن حرية مادية ، كما حددت هنا.

ولكن لِم لا يكون للمكان ، في رأى كانت ، تعدد شرعي ؟ إنه يستشهد بما نعرف نحن أنفسنا عن المكان وما نعني به . فإذا ما تحدثنا عن « الأماكن » ، فإننا نعني أجزاء أو مناطق مختلفة من المكان المطلق الواحد : وإذا ما حاولنا عقليا أن نعين مكانا آخر خارج المكان المعلوم ، فليس لنا إلا أن نحدد مساحة بعيدة ، و«البعد» يرتبط ارتباطا كاملا بالمكان الذي لدينا . ونحن (كما يصر ويعتقد) غير قادرين حقا على إدراك مكان آخر بالمعنى الحرفي . ولهذا السبب – الذي هو أن المكان ليس شيئا ندركه وإنما هو طريقة إدراكنا الفطرية التي لا مفر منها – فان هو إلا أسلوب التنظيم الذي به ترتب حقائق الحس المتعددة ، الواحدة خارج الأخرى ، ومع ذلك فكلها معا في المكان اللانهائي ذاته . والمكان ، في إيجاز ، هو « شكل الإدراك الخارجي » الذي لا يدرك هو ذاته . فنحن لا نستطيع أن نرى المكان أو نلمسه ، بالرغم من أن كل ما يرى أو يلمس « موجود هناك » : فالمكان ، كما يعبر عنه هيجل بدقة ، هو إحساس هرائي ! يعتقد كانط ، أن فالمكان ، كما يعبر عنه هيجل بدقة ، هو إحساس هرائي ! يعتقد كانط ، أن «الوجود » يجب أن يسبق الأحاسيس ، أو يكون على الأقل مستعدا لأن يبرز إلى الحياة عندما يبدأ الإحساس – وهي دلالة ضرورية على الخبرة .

ومتى بدأ المكان فى تأدية وظيفته باعتباره الوجود الخاص بالخبرة المادية ، فإنه يظل قائما بوظيفته ، بعينها ، إلى الأبد . وبوصفه صحيحا ثابتا بالنسبة لكل تلك الحقائق والمعلومات ، فلا يمكن أن تكون له أية حدود . وبوصفه لا نهائيا ، فليس هناك « محل » لآخر : فهو « المحل والموضع » . ويجب أن يكون واحداً لا يتغير طوال الزمن كله ، ذلك لأنه لوكان متغيراً أو قابلا للارتداد ، فما الذى يحدث لمقاييسنا الخاصة بالحركة ، التي هى أساسية بالنسبة للخبرة ، شأنها شأن مقاييسنا الخاصة بالمدى والمسافة ؟ إن إدراك الخبرة باعتبارها مكانية – يصعب أن نسميه « عملا » من أعمال الذات ، ذلك لأن العمل هو فعل يتم فى زمن ، وإدراكنا للمكان ، بقدر ما هو فعل مطلق ، هو فعل يبتى الزمن كله .

فبدلا من أن نسميه بطريقة غامضة «عملا لا نهائيا» ، فلنذكر أنه ، كما يرى كانط ، لا يمكن فصله عن الذاتية الواعية بنفسها . فإن كون الذات نفسها هنا وهناك معا ، ومن يوم إلى يوم ، معناه ارتباط الأشياء والأحداث بعضها ببعض عن طريق مكان واحد بذاته ولا نهائى . وإذا لم يمكن أن يكون هناك سوى مكان واحد ، فإنه لا يمكن أن يكون هناك سوى عالم طبيعة واحد : فنحن ملتزمون بوحدانية الكون المادية .

٣ - حجة كانط ، التي سبق أن حطت من شأنها آراء ليبنيز ، وتحدتها فيا
 بعد علوم الهندسة غير الاقليدية (نسبة إلى إقليدس).

كان لكل جوهر فرد حي من جواهر ليبنيز ، مرآتها الخاصة بها التي ينعكس عليها الكون كله . وكان مكان وزمان منظر العالم المنبسط الخاص بكل جوهر فرد لا نهائيين ، كما هو الشأن في منظر العالم الذي نادي به كانت . وعلى ذلك كان يوجد معا من الأماكن اللانهائية عدد مساو لماكان هناك من جواهر. ولم يكن في استطاعة أي جوهر فرد حيّ أن يعي هذا التعدد ، ولا أن يعي مشكلة التداخل بين هذا العدد ، مادام العالم الذي تعكسه مرآة كل فرد حي هو العالم الواحد ، الحقيقي ، الكليّ ، الفريد . وكل الجواهر الأخرى كانت ممثلة داخل ذلك العالم بوصفها مشتركة في المكان الواحد اللانهائي . ولم يكن إلا الله ، وليبنيز بوصفه مبدع المفهوم ، أقول لم يكن إلا الله الذي كان طبقاً لشروط ليبنيز على علم ودراية بتعدد صور اللانهائية! ولو أن ليبنيز تأمل المشكلة الخاصة بجواهره وكيف أنها باعتبارها « نقطا » وراء المادة غير ممتدة بالرغم من أن كلا منها عالم قائم بذاته ، يمكن وجودها معاً بوصفها صوراً لا نهائية متقبلة من غير ما تفاعل بينها – أقول لو أنه تأمل المشكلة لكانت إجابته أننا لا نتعامل مع أماكن متعددة ، وإنما نتعامل فحسب مع أفكار عن الأماكن ، وأن الأفكار لا تتطلب أبداً أي موضع – حتى فكرة المكان اللانهائى المطلق! والرأى هام له مغزاه ، كما أن له صلة ليس فحسب بقضية الأماكن الأخرى ، وإنما كذلك بقضية العوالم الأخرى. ولكنه لا يتجنب الصعوبة إلا بإنكاره وجود أي شئ مثل المكان

«الواقعي » إذا ما قورن بالمكان الفكرى – فليس هناك إلا أماكن فكرية خاصة . ونحن لا نتقبل هذا الفرض ، ولكننا نعترف بأن صورة عالم ليبنيز تقضى على نظرية كانط التي تنادى بأن الأماكن المتعددة لا يمكن أن يدركها العقل . ولو أن كانط الذى لم يكن المكان بالنسبة له أيضا شيئا «قائما » بذاته ، وإنما طريقة من طرق إدراكنا وفهمنا ، لو أنه ساءل نفسه عما إذا كان هذا ليس ممكنا ، فحسب وإنما من الواجب أن يكون للأشخاص المختلفة ، بوصفهم مدركين مختلفين ، أماكن مختلفة ، لاهتز يقينه بوحدانية المكان .

وبطريقة مختلفة تماما ، فقد عود التطور في علوم الهندسة غير الإقليدية بعد كانط علماء الرياضة التفكير في أنواع مختلفة من المكان وإذا كان من الممكن وجود أنواع مختلفة من المكان ، وحيث إن أى مكان معلوم لا يمكن أن يكون إلا من نوع واحد ، فإذن يمكن وجود أماكن مختلفة . ولم يجد الرياضيون بولياى ، ولو باتشفسكى ، وريمان ، وآخرون ، أية صعوبة في تأملها معاً ، بكثرتها وتعددها ، ولكنهم فشلوا في استقصاء العلاقة بين الأمثلة الموجودة معا في ذات الوقت . ومن الصحيح ، إلى حد ما ، أن هذه العلوم الهندسية غير الإقليدية لم تعتبر موجودة معا في ذات الوقت ، وإنما اعتبرت متبادلات في التفسير – أى تركيبات منطقية ممكنة مختلفة لخبرتنا المادية الواقعية (١) . وحتى مع التفسير – أى تركيبات منطقية ممكنة مختلفة لخبرتنا المادية الواقعية (١) . وحتى مع القائلة بأن مكانا آخر ليس مما لا يدركه العقل .

٤ - المكان والزمان لا يسبقان الأحداث ، ولكنهما يشتقان منها . في الحلفية الرياضية لنظرية النسبية نجد إيجاء بمفهوم أكثر مادية للكثرة المكانية ، من غير أن

<sup>(</sup>١) ومادامت هذه هي الحال ، فإنه يمكن أن تسمى أنواع المكان المتعددة بطريقة أكثر دقة علوم جبر كثيرة للغاية للتعبير عن الخبرة المكانية ، أو بعبارتنا الشائعة ، علوم الهندسة التحليلية . وإنى لأرى كذلك أن « الأماكن » التي يتحدث عنها منكوفسكي في مذكرته عام ١٩٠٨ هي ، إذا ما عبرناً عنها بدقة ، تقديرات جمعية للمسافات المكانية ، التي يتداخل فيها المكان والزمان إلى درجة أن التقدير الكي لكل منها يكون وظيفته للآخر . وهكذا لم تصبح الكثرة الموجودة في ذات الوقت مشكلة شعورية .

نلجأ إلى مبدأ ذاتى أساسى مثل ذلك الذى ذكره ليبنيز. ويكتشف هذا المفهوم فى الرأى القائل بأن المكان والزمان لا يسبقان الكائنات ، ولا هما صورتان أو نظامان يكيفيان الخبرة ، وإنما هما اشتقاق من الأحداث.

فاذا ما كان الزمان والمكان ، كما كان كانط يعتقد ، شرطين سابقين ضروريين للخبرة ، لاستطعنا أن نتخيل تلاشي « محتوياتهما » ، ولما استطعنا بالرغم من ذلك أن ندرك تلاشي هذين النظامين أو الصورتين . أما إذا ما كانا ، مع ذلك ، اشتقاقا من الأحداث ، وتلاشت عندئذ الأحداث فإن ما تخلفه ليس زمانا ومكانا فارغين ، وإنما لاشئ تماما . ووصول حدث يصحب معه ماله من امكانيات صلاته، المكانية والزمانية. ومثل ذلك الوصول بشكل صفرا حسابيا ، وهو «أوسط » كل المكان والزمان ، كما تتطلب النسبية النافذة ، وتتجه الخبرة إلى التأكيد . والنتيجة - أو النقطة التي تهمنا - هي أن الأحداث المستقلة بعضها عن بعض لابد أن يكون لها أماكن مستقلة. وحيث أن المكان ليس واقعا سابقا يجب أن يصل إليه أي حدث ويجد له فيه موضعا منظل ، فإن تكوين الأحداث تحكمه وتنظمه طبيعة الواقع ، لا طبيعة المكان . فإذا ما كان حدثان أو مجموعتان من الأحداث ، مستقلتين أصلا ، فإن صلات المكان المنبثقة ، إذا صح التعبير ، من مركزيها يمكن أن تكون لا نهائية وجمعية ، وليست فحسب من غير ما تصادم أو تعارض ، وإنما كذلك من غير أية إمكانية للتقاطع ، أو حتى للتاس . وهذا التجمين ، المبهم المجرد في الوقت الحاضر ، سوف تدب فيه الحياة كلم تقدمنا.

مسألة: تعریف « وحدة المكان الكاملة »

بالنسبة لمكاننا الحالى ، يمكن التعبير عن هذه الوحدة الكاملة بجملة المواضع التي ترتبط بموضع معين بواسطة الاتجاه والبعد . فمن كل نقطة في المكان إلى كل نقطة أخرى يوجد خط وهمى دو طول محدد . ونتيجة للتعبير المذكور ، لن تحذف أية نقطة .

وهناك طريقة بيانية أكثر وضوحا تنحصر في تأمل وحساب اللسار الذي

يتخذه جسم كروى يتمدد ، ومركزه أية نقطة معلومة ن ، ونصف قطره نق ف ازدياد مستمر من الصفر ، إلى ما لا نهاية . فمن الواضح أن سطح مثل ذلك الجسم الكروى. يمسح كل المواضع في المكان المعلوم .

وللتعبير عن هذا المفهوم في عبارات رياضية مبسطة ، فلنعتر أن « وحدة المكان الكاملة » تتألف ، لا من نقط ، وإنما من أحجام . فني أية مرحلة من مراحل تمدد الكرة ، يكون للكرة سطح ٤ ط نق ٢ . وبتمدد متناهي الصغر ، يطيل نصف القطر بزيادة غير محسوسة ، د نق ، فإن السطح المتزايد يغطي غلافا رقيقا يكون حجمه ٤ ط نق ٢ د نق . وبإضافة مثل تلك الأغلفة من عير ما حد – وإلى ما لا نهاية بالطبع – فإننا نجتاز كل المكان ، كما يعبر عنه حساب التكامل لجميع مثل تلك الأغلفة :

والعنصر الاضطرارى فى هذه الكمية الجبرية هو اختيار المركن، كما تتشممنه عبارة « أية نقطة ». ولنفرض أننا اخترنا نقطة أخرى ، ف ، ميها يكن بعدها ، وسيرنا جسما كرويا آخر نصف قطره نق فى مسار التمدد . فإن الجسمين الكرويين لابمد متداخلان فى النهاية ، ويضم كل منهما كل موضع مسحه الجسم الكروى الآخر . وفى عبارة أخرى ، ليست الكميتان الجبريتان متساويتين ، ولكنهما متطابقتان :

وهذا التطابق يعطينا فحسب صيغة قانونية لملاحظة كانط التي يقول فيها إن كل « الأمكنة » ليست هي إلا أجزاء من المكان نفسه ، ومنها وصل إلى النتيجة

أنه لا يمكن أن يكون للمكان جمع أو تعدد . وبالرغم من ذلك فإن هذا التماثل نفسه يمكن أن نقرر فى دقة الظرف أو الشرط الذى به يمكن أن يكون هناك أكثر من مكان واحد .

٦ - مسألة : إذا علم مكان كلى ، فحدد الشرط اللازم لوجود « مكان آخر » .

حيث إن كل نقطة فى مكان معلوم ترتبط بكل نقطة أخرى بواسطة البعد والاتجاه ، فلو أن هناك إذن نقطة لا ترتبط هكذا بنقطة معينة ، فإنها لن تكون فى المكان المعلوم ، وإنما هى تمثل وتثبت مكانا آخر . فلنعبّر عن المسافة بين نَ ، نَواسطة الكمية الحبرية نَ – ن . فإذا ما وجدت نَ – ن ، فإن الأماكن الكلية حوّل هاتين النقطتين تكون متاثلة . إذن فالمعيار لنقطة ليست فى المكان المعلوم إن هو إلا :

المسافة ، نَ – ن ، لا وجود لها .

فهل تعرض ألخبرة أي موقف مثل هذا ؟

في الحقيقة ، يحدث هذا بكثرة بالغة ، على الرغم من أنه بمكننا أن نسلك بغاية البساطة سبيل معرفتنا عن طريق الأماكن المعنية أو المتخيلة . فأنا أحلم أنني في قارب يسير على ظهر مجرى ، وأمامي مسقط مائي ، وقبيل أن أغوص ، أستيقظ من نومي في الوقت الملائم ، فما هي المسافة بين مقدم القارب وعمود السرير ؟ إن ( نَ - ن ) لا وجود لها . فإذا ما خطط عالم رياضي موضعي قوسين في مكان هيولي ، يتقاطعان في نقطة لنقل إنها نَ : فما هي المسافة بين تلك النقطة ن ، لا كنقطة نرسمها وإنما كنقطة نعنيها ، وبين نقطة ن على لوحة الرسم ؟ إن ( نَ - ن ) لا وجود لها . وأنت تعلق على حائط غرفتك صورة صينية تبرز فيها قمة جبل من بين سحب قائمة : فما هي المسافة بين تلك القمة وأرضية غرفتك ؟ فالقول بأن هذا السؤال عبث بلا معني - وهذا صحيح تماما - إن هو إلا أسلوب أخر للقول بأن نَ - ن لا وجود لها .

وبوجه عام فإن أية نقطة في الطبيعة الواقعية وأية نقطة في طبيعة أتخيلها ،

أو أحلم بها أو أكتشفها في أعال الفن ، أو أتأملها بالفكر ، سوف تظهر هذا الاستقلال وعدم الارتباط والتقيد . والتعقيب بأن هذه الأماكن المتخيلة لا وجود لها كذلك سوف يصبح مناسبا وسديداً كلما تقدم تحليلنا إذ ينحصر المجهود الحالى فحسب في إدراك ما وراء « مكان آخر » من معنى ، وفي سبيل تحقيق هذا الغرض يقدم المكان الحيالي أسرع تصوير كامل الصحة والثبات . فالأحداث التي تتم هناك مستقلة عن الأحداث الواقعية ، وزمنها خاص بها وحدها ، وقد « تستمر وتدوم » ، وقد نرجع إليها في الكثير من الأحيان كلما عن لنا ذلك ؛ فليس المكان وحده هو مكان آخر ، وإنما كل عالم الأحداث التي يقبلها الفكر إن هو إلا « عالم آخر » . فنظامه الزماني المكاني لانهائي ، إلى الأمام ولا تصطدم بها ، وهذا هو الشرط الذي يمنح خيالنا ، تصوريا كان أم غرضيا ، ولا تصطدم بها ، وهذا هو الشرط الذي يمنح خيالنا ، تصوريا كان أم غرضيا ، حريته اللازمة ومجاله . وتعتمد المتعة بالمسرحيات على استقلال مخطط من هذا النوع ، يستعير جزءاً من المكان الواقعي للقيام بالعمل التثيلي ، الذي يلاحظ المناهد « أنه لا يحدث في الواقع » !

٧ - الانتقال بين الأماكن المتعددة .

من الواضح أن الانتقال في الحالات المذكورة انتقال عقلى . ويتضمن تغييرا في الانتباه ، تحت رقابة وسيطرة الذات بوجه عام . والمهم في الموضوع هنا هو اليسر الطبيعي الذي يتم به هذا الانتقال . واندماجا في القمة ، فنحن نطمر أنفسنا في ذروة أزمتها : فنحن هنا ولسنا هنا ، ويمكننا أن نطفو ونظهر ، ويمكننا أن نرقد بإرادتنا . ولهذه القدرة ، إذا ما تأملناها جيدا ، وزن كبير في الحكم على طبيعة العقل نفسه : فهي قطعا ليست « داخل » أي من الأماكن التي تربطها كذلك ، بل هي شيء مختلف ، بما تبذله من نشاط في جعل الشيء مجسما ، عن كل من عوالم المكان التي تقيم لها من غير ما مجهود يذكر سبيل الانتقال .

وحيث إنه في الوقت الذي تهتم فيه عن عمد بمكان آخر لا نفقد الوعي بمكان الواقع ، وإنما نحتفظ بالاثنين تقريبا «في العقل» ، فإن هذا الطريق

العقلى ليس هو فحسب سبيلا للعبور من مكان إلى مكان ، وإنما هو كذلك سبيل للاتصال – أو قل هو رباط – يمسك بأماكن عديدة داخل إطار طوق من الوعى المقترن ، ولو أنه ليس وعيا متساويا . (١) .

٨ - حرية الاختيار المادى تنتج أماكن عديدة .

بالتعن فى طرق العمل المتبادلة ، أسعى وراء « التحقق » مما يتضمنه كل طريق : فإنى أستخدم الخيال مصحوبا بأى واقع يوثق به فى وسعى أن أستجمعه . فالعالم الذى أضعه على هذا النمط أمامى لا يقصد منه إلا أن يصبح هذا العالم الواقعى . أما إذا كان موضع تأمل وتفكير لهو آخر – وبوصفه لا يشتمل على عمل قائم موجود فقد لا يصل بتاتا ككل إلى الوجود . وقبل أن أتخذ قرارى ، فليس له قدرة على الوجود ، كما أنه ليس للعالم الواقعى أية قدرة داتية على أن يشمل ما أتأمله الآن كفكرة .

ومع ذلك فكل عالم موضع تأمل بهذا الشكل ممكن ، وما الشرط اللازم له لكى يصبح واقعيا إلا قرارى . وفيا يتعلق بهذه الإمكانيات ، فإن الذات هى التى تحدد الطبيعة ، وليست الطبيعة هى التى تحدد الذات . وهكذا فإن الذات العاملة إن هى إلا إدماج متواصل لعوالم أخرى ، تتوالد داتيا بالفكر ، فى نسيج وبناء العالم الحالى المعلوم . فالحرية المبينة هكذا هى حرية مادية ، بمعنى أنها تغير تفاصيل تسلسل ونتيجة الحدث الخاص بالتعدد الزمانى المكانى الواقعى .

وبوجه عام ينقص النظريات السائدة عن حرية المادة هذا العنصر الخاص بالمادية ، حتى ولو تحررت من صورة وحدانية الكون المادية التى قيدت كانط وفكر القرن التاسع عشر. وبالنظر إلى العمل البشرى على أنه ظاهرة من ظواهر السلوك في عالم موضوعي ، فإن القرينة المادية للحركة الجسدية لا تزال تتطلب

<sup>(</sup>١) فالمهندس المعارى الذي ينكب فوق رسمه قد يندمج في العمل إلى درجة تجعله ينسى أي مكان آخر غير ذلك المكان الحاص ببنائه الذي يخططه . ومع ذلك فعندما تقترب ساعة الغداء ، يندر أن يخطر له أن يلجأ إلى الكافيتريا التي قد ضمنها لتوه في المسقط الرأسي . وإني لمتفق على أن شدة الإحساس والتخيل قد تهذم النسب المتبادلة المتعلقة بهذا الخداع الموفق .

ولاء علميا . وبالنسبة لأتباع المذهب السلوكى فلا يمكن أن يعتبر المظهر العقلى للقرار إلا وجهة نظر ذاتية عالم ، بلغة التاريخ الواقعى ، محددات طبيعية . ولرأى رويس بأن العملية الطبيعية لها ، فى مواقف معينة ، مستقبل مفتوح وهى تتقدم وتسير ، شأنها شأن معادلة دات جذور متضاعفة ، أقول إن لرأيه صفة السداد ، على الرغم من أنه مقصور بالضرورة على ظروف نادرة من التوازن والتعادل . ومثل ذلك يجب أن يقال ، فى اعتقادى ، عن استخدام آرثر كومبتن لغوامض التنبؤ فى الطبيعة النووية . وحتى نظرية هوايتهد ، بأن الفرصة المادية للحرية لا توجد إلا فى لحظة عدم التفاعل بين الأحداث التى تتم فى دات الوقت عماما ، محددة محصورة فى مجالها بدرجة أكبر . أما الحرية التى تهمنا فهى حرية التفرقة فى حيز العمل الظاهر المفتوح . ولا صلة لفلسفتنا بالخبرة حتى نقر فضل هذا اليقين بحدسنا البشرى فها يتعلق بالقدرة على الحلق فى العملية العالمية .

وتحليلنا الذي يسبق أحكامنا على المكان والأماكن هو الذي يمكننا الآن من أن نتخذ هذه الخطوة .

٩ - وإذا ما تساءلنا الآن : كيف تكون الحرية المادية ممكنة ، بالنظر إلى
 العلاقة الوثيقة للسببية بنظم الطبيعة التي تشتبك أجسامنا داخل إطارها ، لكانت
 الإجابة بين أيدينا .

فعلى الرغم من أن النفس باعتبارها محور انتقال بين عالمين ، عالم الإمكانية وعالم الواقعية ، ليست (كما جاء فى فقرة ٧) عضوا فى أى من العالمين ، فإن الجسد الذى تعمل خلاله عضو فى كل من العالمين كما نتأملها ونفكر فيهما . وهذا يتضمن أن الجسد يختلف إلى حد ما من حيث العدد فى العوالم المختلفة ، طبقا لما يغمس فيه من أعمال التأمل المختلفة . فعلى سبيل المثال ، عندما يفكر الفرد فى الاشتراك مع جماعة للتزحلق ، فإن الجسد وهو يتزحلق يختلف من الناحية العددية عن الجسد وهو مستريح فى أثناء التأمل . وجسد الحالم قلما يقحم نفسه فى الأحلام ، ومع ذلك فعندما يفعل ، فإنه غالبا ما يوضع مفهوم شوبهاورعن الصورة المادية التي تعبر عن أسلوب الحياة الذى تختاره «إرادة الحياة » . ( فعلى الصورة المادية التي تعبر عن أسلوب الحياة الذى تختاره «إرادة الحياة » . ( فعلى

سبيل المثال: كما يعبر جناح الطائر عن إرادة الحياة بالاستعانة بالطيران ، كذلك إذا ما حلم الشخص حلما متكررا نوعا ما بأنه يطير أو يسبح فى الهواء ، فإن عدته الجسمية تكيف نفسها للوظيفة ، من غير ما مطالبة بتصديق على تغيير عضوى دقيق فى الجسد!) وفى كل حالة ، يظل الجسد (كما أصر أرسطو طاليس وبحق ) فريداً بالنسبة للشخص الواحد . وعلى النقيض من تقمص الأرواح الذي نادى به فيثاغورس أو أفلاطون ، فإن روح بطرس لا يمكن أن تظهر فى جسد بولس . ومع ذلك فقد كان أرسطو طاليس مخطئا (كما سبق أن أشرنا) فى استنتاجه أن الشخص الواحد لا يمكن أن يكون له إلا جسد واحد يعبر بطريقة فريدة عن الشخص الواحد لا يمكن أن يكون له إلا جسد واحد يعبر بطريقة فريدة عن صفته وسلوكه : فشخصية الفرد عينها تستلزم ، فى المواقف المتفاوتة ، تعبيرا جسميا ماديا متفاوتا .

ومجمل القول ، فإن الجسد – الذي يعبر عن الشخص القائم بالعمل ويثبت شخصيته – إن هو إلا وظيفة متغيرين مستقلين لا متغير واحد فحسب : فهو جزئيا ، تظلله الحياة نفسها ، هبة « الحقيقة » ، ولكنه جزئيا كذلك وظيفة للنفس ، ينفذ قرارات تلك النفس ومقدرتها على خلق ما لا يمكن العالم أن يضمه بعيدا عن فكر الفرد .

وعندما نأخذ في الاعتبار أن الحياة البشرية ، في أعم مظهر لها ، يمكن أن توصف بأنها ترجمة الحلم الحرة المستمرة إلى حقيقة ، عن طريق العمل الجسدى ، فإننا ندرك كيف يجعل تعدد الأماكن من الحرية المادية شيئا ممكنا .

وفى تصور شكل الفعل الآتى يوجد خلق متبادل . فالإنسان يصنع الفكرة ، والفكرة تصنع الإنسان . فهو مستقبل – فالفكرة «تخطر لى » – ومع ذلك مالم يسبق لها وجود : ونحن نسئ تمثيل الحادث تماما إذا ما اعتبرنا (مع هوايتهد ) أن الفكرة القادمة ولوج أو إدراك أو اختبار من « دائرة كائنات خالدة » ثابتة ، وفى هذه الحالة فلن يمكن أن يجد جديد خالص حقيقى . وما الإبداع إلا تكوين إمكانيات الصفة التي لم يكن لها ، قبل العمل المنتج ، حتى وجود موضعى : فليست هناك وحدة كاملة مثل «كل القيم » ، ولا «كل الأفكار» ، بل وكأنه

فى صلاة ، يلاقى لا أدرية بيضاء . وبعدئذ فى أحد الأيام يأتى نور سريع ساطع يغير بدون توقع أو تنبؤ كلا من المنظور والناظر . وتأتى الفكرة القابلة للحياة مكافحة فى سبيل الميلاد والظهور ، ليس كهبة من البصائر والمدركات التى سبق إعدادها ، وإنما خلال تعاون وثيق بين المفكر وموضوع التفكير . « والآن أعلم ! » فبينا يكد تشايكوفسكى عبثا فوق دساتين البيان يعقد النية على مواصلة إخراج أصوات أياكان نوعها ، إلى أن تأتيه الأفكار الموسيقية . وفى أحد الأيام تبدأ تلك الأفكار تترى ، ثم تزداد بعدئذ أكثر فأكثر ، إلى درجة تفوق مقدرته على تسجيلها . وذات يوم ، آخر ، يدون بقلمه الصياغة الثانية لسيمفونيته السادسة . وهكذا هناك ما يغرينا أن نقول ، إن ما أصبح ملكا للجنس البشرى ليس هو الممكن وإنما المستخيل – أو قل هو غير الممكن على أية حال .

فالفكرة ، إذا ما تم إدراكها ، يجب أن تكون حرة تحيا حياتها قبل الميلاد ، في المكان والزمان غير الملتزمين الحاصين بالتمعن ، إلى أن يدفع بها القرار إلى زمان ومكان الواقع . فالنفس ، باعتبارها عامل انتقال ، تلد وتنتج ؛ فيكون هناك خلق في عالم الحقيقة . وهذه هي الحرية المادية . (١)

١٠ الشروط اللازمة لإمكانية الحرية المادية هي في الوقت داته شروط
 لازمة لإمكانية استمرار الحياة بعد الموت

<sup>(</sup>١) إن كتاب الأستاذ دوبز هانسكى المتداول عن «الأساس البيولوجي (الحيوى) للحرية البشرية » (مطبعة كولومبيا ، ١٩٥٦) يعترف بحق أن قدرة الإنسان على الاختيار بحرية بين الأفكار والأعمال . . . ولعلها . . أهم جميع السجايا البشرية بنوع خاص « هي شيء مختلف من حيث المبدأ عن «الضرورة التي يدركها العقل » عن الطبيعية ، التي نادى بها سواء ماركس أو سبينوزا أو أينشتين : فهي ليست قابلة للاستنتاج من القوانين البيولوجية ( ص ١٣٤) . والأخلاق ، كأحد مظاهر الحرية ، « ليس لها أساس تكويني كما أنها ليست نتاج التطور البيولوجي » ( ص ١٣٢) . وبتلخيص عادل لنتائج البحوث البيولوجية والتكوينية عن هذه النقطة ، فإن الكتاب يشير في صراحة إلى كلا المكان والضرورة اللازمين لتحليل عقلي فلسني مثل ما هو مقدم هنا .

وإنى لا أقول شروطاكافية ، ولا حتى شروط ضرورية ؛ وإنما أقول فحسب إن التبصر فى إمكانية الحرية المادية يفتح طريق تبصر فى إمكانية الحياة بعد الموت .

وكل من يكون حراً مادياً فهو شريك في عملية الخلق في عالم واقعى . وبهذه الصفة فهو ليس برمته سلبيا أمام العمليات الداخلية المتعلقة بذلك العالم . وفي ابتكار الأعال الحرة داخل الإطار الحاص بحقيقة معينة ، هناك معنى حرفي تكون النفس به أمام مكان واحد آخر على الأقل طوال الوقت . هذا والاعتراف بهذه النفس كرباط ، أو محور انتقال ، بين عالمي المكان هذين ، وهو بمثل هذا الوصف ليست عضوا مكونا في أي منها ، أقول إن الاعتراف يفصل مصير تلك النفس عن عملية الأسباب الكلية التي تلعب دورها داخل عالم الطبيعة .

وإدا ما وضعنا المسألة في صيغة فنية نوعا ما ، لكان موقفنا كما يلى : تواصل الصورة العلمية لوحدانية الكون المادية – خلال جميع ثورات علم نظام الكون – اعتبار الطبيعة « مجموعة مغلقة » من الحوادث ، تبلغ بها الدرجة إلى أن تجمع الحوادث داخل نظام الطبيعة المادية يثمر وينتج حوادث أخرى داخل النظام نفسه ، ولا شئ غير هذا بتاتا . ولو أن هناك تعددا لمثل تلك النظم المغلقة ، لما أمكن ألبتة التعبير عن العلاقة بينها في صورة العمليات الداخلية الخاصة بأى منها . وأما العقل فهو بالضرورة كائن رابط أو قيد ، يقبض أمام نفسه ، وهو يقوم بعملية التأمل ، على عديد من تلك المجموعات المغلقة ، وكأنه هو نفسه مجال عام إلى أبلغ درجة يمكن أن توجد فيه مجالات مكانية زمانية في الوقت ذاته . أو قل هو «مجال المجالات » (۱) إذا أمكن استخدام هذا التعبير .

<sup>(</sup>۱) إن عبارة « مجال المجالات » ، باعتبار أنها تحدد علاقة العقل بالأنظمة ذات الطبيعة المتعددة ، معرضة للتساؤل الفنى على أساس أن فكرة المجال ، فى علم الطبيعة أو الرياضيات ، تتضمن عديدا لاحد له من العناصر التى تشكل نظاما دائما . ويتحقق هذا الشرط فى حالة الهندسة الفراغية ، حيث يكون تقوس الفراغ هو موضع البحث : فالرياضى يدرك حقا وبالتأكيد عديدا مستمرا من الامكانيات هنا : فعقله ، فى هذا المقام ، يعمل بدقة وكأنه مجال المجالات . ومع ذلك فليس من الضرورى أن نؤكد النقطة فيمكن أن تؤخذ هذه العبارة على أنها استعارة — وهى الكلمة التى بمقتضاها ظهرت لى =

ومن ثم فوجود العقل لا يمكن أن يكون وظيفة للحوادث داخل أى نظام من نظمه المرئية المادية .

فأما والحالة هذه ، فإن حادثة الموت ، التي تتضمن أن جسد النفس ينتمى إلى نظام من نظم الطبيعة ، لا تتضمن بالضرورة موت النفس (ولا جسدها) باعتبارها تواجه من قبل وتصور عوالم أخرى ، مستقلة عن العالم المعلوم وهكذا قد يكون الموت نسبيا ، وليس مطلقا ؛ والانتقال في الموت ، انتقالا عقليا ، خلوا من المسافة والبعد .

١١ – عالم آخر طبقا للخيال وطبقا للواقع .

فى تفسيرنا لمعنى الأماكن الأخرى والعوالم الأخرى ، لم نشر إلى مواقف واقعية وإنما أشرنا إلى مواقف نتخيلها أو نحلم بها أو نفكر فيها (فقرة ٢). والسبب فى ذلك واضح: فلا يمكننا أن نفسر إلا بما يمكن كل واحد أن يحققه فى خبرته الحاصة ، ونقصد بذلك ، العوالم الأخرى التى توجد فى الوقت داته بشكل عام شامل مع عالم خبرتنا المشتركة الذى نسميه « واقعيا » وكان الإجراء الوحيد المباح أمامنا هو أن نأخذ ما نتخيله (أو نخططه) كدليل على ما يمكن إدراكه كمفتاح أو دليل إلى الممكن ، على فرض أن علاقة النفس بالعوالم الأخرى المتخيلة أو المخططة تطابق فى تركيبها علاقتها بأى عالم آخر ممكن.

ومن الواضح ، أننا لانهتم بعوالم أخرى ممكنة مغلقة أمام العقل ، إذا كان لذلك المفهوم أى معنى ، وإنما ينحصر اهتامنا في عوالم أخرى من الحبرة

<sup>=</sup> أولا البصيرة المقررة المفسرة . كما أن عنوان البحث ﴿ رسائل تقيم علما مثاليا لما وراء الطبيعة باتباع طريق جديد ﴿ ) هو عنوان ينبغى ألا أنحيره الآن ، حيث إن لفظ ﴿ المثالية ﴾ قد أصبح في الجدل والمناقشة مبها للغاية - ولم يعد يستخدم من غير تحديد وتعريف . وليس عنصر المثالية فيما وراء الطبيعة كما توضحه هذه النظرة هو أن ما أسميه العالم المواقعي تخلقه فكرتى عنه ، وإنما هو أنه مادامت طبيعة النفس ، في تأملها عملا حرا ، هي استدعاء عالم آخر بالفكر الخلاق ، مصيره الواقعية ، فإن لدينا هنا دليل الإبداع بوجه عام . فالعقل يمكنه أن يلد عقلا .

الممكنة ، عوالم داتية إلى هذا الحد . والاختلاف الذى يهمنا الآن هو الاختلاف بين عالم ذاتى محض ، وعالم بالإضافة إلى ذلك واقعى أو حقيقى . فما معنى هذا الاختلاف أو التمييز ؟

فى أغلب الأحيان ، يكون هذا الاختلاف واضحا للغاية ، إذ يندر أن نخلط بين موقف نتخيله وأمر واقع ، أو بين أمر واقع وشيء خيالي . أما فيما يتعلق بأحلامنا ، فغالبا ما نأخذ التجربة التي نحلم بها على أنها واقعية فى أثناء حدوثها (على الرغم من أنه من الممكن أن يعرف المرء أنه يمر بحلم ، ومن الممكن حتى إلى حد ما أن يتحكم فى الحلم ) . ولكن من النادر أن تفشل عملية التيقظ فى إدراج الحلم مباشرة ضمن طائفة « الذاتى المحض » فما هى معايير التيقظ التى نعتبر الحلم طبقا لها ذاتيا محضا . ؟

فعملية الحلم مثالية في عدم وضوحها ، وفي تحايلها ، وتفككها ، وفيا يعوزها من تسلسل سواء في هدف الحالم أو في سير الأحداث ، كما أنها مهمة ملتبسة في تركيبها ووضعها في الذاكرة والمظهر . وبالرغم من ذلك فهذه الصفات والعلامات كلها متغيرة ، إذ أن عملية الحلم تصبح أحيانا بالفعل واضحة ، صالحة لأن تكون قصة المحاطرات – الجديرة بالسرد على مائدة الإفطار ! وعندئذ تكون قريبة من نوع الأمر الواقع . فإذا استطعنا أن ننقل هذا التقريب إلى الحد الأقصى – ولنقل إلى حلم كامل – فهل يصبح الحلم عندئذ واقعيا ؟ أم هل يظل هناك اختلاف ؟ أم هل يمكن ، إذا عكسنا وضع السؤال ، أن يعتبر عالم الخبرة الواقعي بحق حلما كامل ، نتماسك كل حلقاته منطقيا على النقيض من الأحلام ، ولكنه مع ذلك حلم يمكن المرء أن يستيقظ منه ويدرك عدم واقعيته نسبيا ؟ فإذا لم يكن ذلك ، فاذا يمكن أن تكون الصفة المميزة للأمر «الواقع » ؟

ولقد كانت هناك محاولات عديدة لإجابة هذا السؤال.

فمن الآراء التي عرضت أن الحلم تعوزه المقاومة. أما الواقع فهو صلب عنيد، وله «طبيعته » الخاصة أو منطقه الداخلي الذي يتبعه غير مبال برغباتنا. في حين يستسلم الحلم لحبال محلق وقد يوصف (بلغة فرع من فروع التحليل

النفسي) بأنه «تحقيق غير ممنوع للرغبات المكبوتة ». ولا يسعني إلا أن أذكر أن هذه النظرية تعرض ملاحظة عقيمة إلى أقصى حد. فالأشياء والحيوانات التي نحلم بها ، شأنها شأن مماثلاتها الحقيقية ، تتبع طرقها الحاصة بها - لاطرقنا . ولقد كان الهندوس القدماء يعرفون أفضل منا بكثير . فني أحد أحاديث فلاسفة الأوبانيشاد الأخيرة ، بينها براجاباتي يختبر اندرا ، ويخبره أن « من يتجول ، سعيداً في الأحلام ، هي النفس • وهذه هي الحالدة ، الجريئة ، هذه هي براهمان » ، (۱) نجد أن اندرا ، الذي يقتنع باديء الأمر ، يعود متبرما . ويقرر أن الحلم كذلك « له كفاحه ، وأله ، ودموعه » . فإذا ماكانت تجربتي مثالية على أن الحلم كذلك « له كفاحه ، وأله ، ودموعه » . فإذا ماكانت تجربتي مثالية على أن الحلم كذلك « له كفاحه ، وأله ، ودموعه » . فإذا ماكانت تجربتي مثالية على من أن يمثل الحيرة ، والخطر ، والحيبة ، أبعد بكثير من أن يمثل الإنجاز والتحقيق . فانعدام المقاومة ليس هو السبب بالتأكيد .

ومن الآراء الأكثر ملاءمة وسداداً أن الخبرة الواقعية يشترك فيها آخرون إنها الخبرة التي يمكن أن نشهد عليها آخرين ، في حين أن عملية الحلم عادة ما تكون حادثة خاصة بفرد . وأنه ، في الحقيقة ، يغني عن البيان أن كل ما يمكن أن يكون خبرة مشتركة مع نفوس أخرى لا يمكن أن يكون ذاتيا محضا . ولقد كان عالم الفلك الطبيعي آرثر ادنجتون ، مثله مثل تايكو براهي من قبله ، مقتنعا بهذا المعيار . فإذا كنت أخشى أن أجيز صورة خادعة ، فإنني أدعوك لكي تنظر : «فهل ترى أنت أيضا ما يبدو لى أنني أراه موجودا فعلا ! وكما عبر ادنجتون عن هذا الموضوع ، فإن العالم الواقعي «خارجي » – ليس فحسب بالنسبة لجسم كل فرد وإنما كذلك بالنسبة لعقله ، كما أن الدافع إلى إدراك عالم خارجي يكن في وجود كائنات واعية أخرى . » (٢) فشاهدتهم المشتركة في الوقت ذاته تضمن واقعية المنظور المدرك . أفنحن قانعون بهذا المعيار ؟

من المؤكد أنه مقياس ملائم ومتاح عادة . وطبقا للقاعدة ، فإن كل ما

<sup>(</sup>١) خاندوجيا أوبانيشاد - ٨ - في ترجمة ماكس مولر بعنوان «كتب الشرق المقدسة » الجزء الأول ابتداء من صفحة ١٣٨.

<sup>(</sup> ٢ ) مقال عن مجال علم الطبيعة ، في العلم ، والدين ، والواقع ، بقلم جوزيف نيد هام ص ١٩٢ .

يشترك فيه آخرون يكون وأقعياً . ولكن ألا يمكننا أن نحلم بأولئك الآخرين ؟ فإذا كانت نفوس أحرى هي التي يجب أن تضمن لنا تجربة مادية صحيحة ، فما الذي يضمن لنا ذاتية أخرى صحيحة ؟ وحتى القرن الحالي لم تكن هناك إجابة شافية دقيقة عن هذا السؤال: فقد ظلت النظرية القائلة بأن النفس هي الشيء الوحيد الموجود – أى الخبرة المقصورة على النفس، والتي تشمل التثيل الصامت المضحك للصحبة البشرية – أقول ظلت بالنسبة لمحللين مدققين كثيرين فرضا مناسباً متاسكاً ، وربما فرضاً ضرورياً . (١) ولكن إذا ما تركنا التحليل جانباً ، فهل من الممكن فما يتعلق بالخبرة المشتركة أن يكون هناك شيء يجعل نفسه صحيحا ثابتا بوجوده أمام رفيق محادثته ، إلى حد أنني لا أقدر أن أشك في حقيقته وواقعيته حتى إذا ما شككت في الشمس ، والقمر ، والنجوم ؟ يغلب على أن أُجيبُ بالإيجاب ، إذ أنه بالنسبة للأثر الذي يتركه الواقع ، فهناك شيء في صوت الصديق ووجهه أسرع إقناعا مما في كل متاع الأرض والسماء. وتظهر هذه الحالة في القصة التالية التي أعرفها بنفسي . فقد جلست إلى جوار شخص فى النزع الأخير ورأيت ومضة من المعرفة والتسليم تبرق فى العينين ، فى حين أن كل ما تبقى كان لطخة من الجهل والفراغ – إنها لحظة فعالة مخيفة تخيب فيهاكل أنواع اليقين فما عدا واحدا فحسب . ولكن يجب علينا أن نبعد شكنا إلى آخر مدى ، فهل يعتبر التأييد بواسطة المشاهدين المشتركين في ذات الوقت مقياسا كافيا ونهائيا للواقع ؟

<sup>(</sup>١) إن الشرح اللافت للنظر إلى أقصى حد فيا يتعلق بهذا المأزق فى تاريخ الفلسفة كله ينحصر فى نظرية ليبنيز بأن العالم نظام من الجواهر المفردة الحية . وليس لأى جوهر فرد أية صحبة صادقة حقيقية . ومع ذلك ، فلأن كل واحد يجد كل الآخرين وقد انعكست صورهم على منظر العالم الشامل الحاص به ، يكون عنده كل خبرة فى المحادثة ، تصحبها فى الوقت ذاته شهادة عالم الطبيعة والحدث الذى تنعكس صورته عليه . والجوهر الفرد ، بمفهومه ، هو على ذلك تعريف كامل لحلم كامل ، لا يمكن تمييزه من الواقع – ومع ذلك فهو داتى مجرد ! ونظريا ، فإنه ينقضى كاملا مقياس الشهادة المشتركة إلى أن نفطن الى منطق مذهب وجود النفس وحدها . وفى كتابى «حضارة العالم الآتى » ص ٣٣ – ٤١ بعض التعليق على هذه النقطة

۱۲ - المشاهدة المشتركة في ذات الوقت ليست معياراً كافيا نقيس به الواقع .

على أية حال ، بالرغم من أن المشاهدة المشتركة تقدم دليلا عرضيا واضحاً على واقعية الأشياء ، وتساعد على تأييد انطباعاتنا الخاصة ، فإنها لا تشكل تلك الواقعية . فالعلم هو ما هو ، ليس لأننا (أنت وأنا) نتفق على أنه كذلك : ونحن نتفق على ما نكتشفه فيه لأن العالم هو ما هو ، متاثل للكاشفين جميعا . فالوجود يكون أولا ، والمشاهدة بعد ذلك . وبقدر ما تكون الخبرة ، كها نقول ، تجريبية ، يكون المشاهدون المشتركون طوع حقيقة أو مادة مشتركة – لا يصنعون ما هو موجود هناك ، وإنما هم يستقبلونه . ولدينا علامات مختلفة تدل على الواقع ، ولكن ما نتطلب معرفته هو ماذا يشكل ويكون تلك الوحدة الذاتية .

وإذا ما أوضحنا الفرق بين تعبيراتنا ، فإن ذلك يعيننا وقد بلغنا هذه النقطة . فلنجعل « الواقع » يمثل ما يظهر أو يحدث ، أو قل يمثل الظاهرة الطبيعية ، أى كل ما هو فى الواقع « هناك » أمام كل المشاهدين . ولنحتفظ بتعبير « الحقيق » لمصدر الواقع ، أى النشاط المبدع الذى يتخذ من موقفنا التجريبي المستقبل الطبيعي له . وعندئذ يصبح سؤالنا إذا كان « الحقيق » يستطيع أن يثبت ذاته أبدا في خبرتنا ، إلا بوصف أنه « الواقعي » . ولا يعتقد ادنجتون ذلك .

( ولنقرأ له يقول إنه يبدو أن فلاسفة كثيرين يعتبرون أن التصريح بأن العالم الخارجي حقيقي ، يضيف إلى العالم إحدى الخواص التي لا يتضمنها التصريح بأن العالم الحارجي هو الجزء الذي يعتبر مشتركا من خبرتنا . ولكن لم يصل إلى علمي أن أي واحد قد طرح رأيا بما يمكن أن تكون هذه الصفة أو الحناصة . )

ولنا رأى نعرضه: فالصفة موضع الحديث هي ، في كلمة واحدة ، الإبداع .

وذلك الأخذ أو الاستقبال الذى يميز موقفنا التجريبي تجاه العالم الخارجي ، أو وعى جميع المشاهدين المختبرين لما « يعتبرونه مشتركا بينهم » ، يتضمن نشاطاً متاثلا له مصدر « خارجي » . وإن كيان هذا النشاط ، أو هذا الإبداع

الخارجى ، هو الذى يعلل اتفاق المشاهدين . كما أن هذا وليس الاتفاق - هو الذى يشكل حقيقة التجربة . وينبذ المعنى الكامل لمذهب الاختبار والتجريب فكرة الشيء الحقيقي الذى تكون طبيعته كتلة جامدة ساكنة تشغل حيزاً مكانيا ، إذ أنه نوع من النشاط ، أو له نوع من النشاط يظهر نفسه ، وهو يؤثر فى الكائنات الواعية . وليس ادنجتون ببعيد عن هذه النظرية عندما يشك « فيا إذا كان لديك أو لدى أدنى فكرة كيف تتم عملية الإخراج إلى الوجود » . لأنه لو أن هناك « عملية » إخراج إلى الوجود » . لأنه لو أن هناك « عملية » إخراج إلى الوجود ، لظهر المفروض أن تقوم به من أوله إلى آخره شأنها فى ذلك شأن « إعطاء » الظواهر الطبيعية التى تعتبر « أخذنا أو استقبالنا » لها الجزء المقابل المتمم .

وإذا كان أخذنا هو في الوقت ذاته وعي بأنه يعطى لنا – وكيف يمكن فصل الاثنين – فإن الحقيق باعتباره معطيا نشطا يجب أن يكون كامنا داخل وعينا وإن وعينا بأننا نعتمد على إبداع خارجي لزيادة مؤونتنا من الخبرة إن هو إلا وعينا بذلك الذي عليه نعتمد : فلا إدراك للعلاقة بدون إدراك للمتعلقات . وعلى ذلك نسمية ه « الحقيق » ، ولا نعتبره بغير حق غاية البحث اللانهائي ، أو هدف دراسة ما وراء الطبيعة ، هو في الوقت ذاته مها يكن وجوده غير واضح دائما للشعور – حقيقة دات أهمية عظمى . فني كل عمل نأتيه نتعامل معها . فعندما نتقدم نصطدم بها ، وعندما نحكم على الأشياء والأحداث فإننا نحكم عليها في الوقت ذاته . وعندما نحطيء في تقديرنا أو حكمنا ، فإن الحقيقة هي التي تصحح لنا خطأنا في إصرار . وهكذا إذا ما نظرنا إلى الخبرة ، فإن حياتنا الواعية تبدو كأنها محادثة مثتابعة مع الحقيقة . وإذا ما تساءلنا : ما هي إذن « الحقيقة » في كأنها محادثة مثتابعة هي أن كيانها – مها يكن يحتوى على أشياء أخرى – يجب أن يتضمن هذه المخادثة وجميع أمثالها من محادثات ، فلا يمكن أن تكون حقيقة عديمة الحياة .

وبهذا المفهوم عن الحقيقة ، فإن كونا متعدد العوالم لابد أن يحتفظ بطريقة فعالة بلب وحدته ، ويقدم في الوقت داته المعيار الذي نميز به عوالمنا الواقعية من

العوالم الذاتية المجردة. فالوحدة التي تميز أي «أنت » بذاته تشكل الرباط بين العوالم التي تبدو وكأنها «واقعية » بالنسبة لمن يستقبلها من الناس ، في حين يشكل الوعي بهذا العطاء العنصر «الحقيق » في الخبرة . أما العوالم الذاتية المحضة فتمثل الإبداع «المثالي » عند الناس كل بمفرده . وأية خبرة بشرية تواصل محادثتها التجريبية مع ذلك «الأنت بذاته » هي نفسها «حقيقية » ، سواء أكان تركيبها المكاني الزمني من نسيج هذا العالم أو أي عالم آخر . أما أية خبرة بشرية تسقط من حسابها تلك المحادثة بأنها تلبس ثوب الحلم وتكتسب صفته ، مها تكن متانة الأساس الذي تقوم عليه من تسلسل مادي موجود . ومن مثل ذلك الحلم داخل إطار الحياة قد يتوهم المرء أنه يستيقظ ، وعندئذ يدرك نسبية «الوجود على قيد الحياة » .

وبهذا نصل إلى إجابة قاطعة عن سؤالنا الخاص بالفرق بين عالم حقيقى وعالم داتى محض. فليست المشاهدة المشتركة التى يقوم بها زملاء فى المراقبة إلا علاقة جيدة ، لا أكثر. فلا يمكن أن يكون لها نهاية إلا إدا أمكننا أن نتأكد من حقيقتهم . كما أن الدليل القاطع على الحقيقة يكمن فى المصدر الفعال للمواد والحقائق التجريبية ، يكمن فى الشخصية الذاتية المعترف بها ، شخصية المستجيب الدائم فى الخبرة كلها ، المعطى لما يعطى ، الحقيقى .

ولقد كان ديكارت ، في اعتقادى ، هو أول من شرح لنفسه في تعبيرات عددة مشكلتنا ( ومشكلة ادنجتون ) : كيف يمكننا أن نتأكد من أن تجربة يقظتنا اليومية ليست داتية ؟ – إن المجاز الذي اختاره ديكارت هو أنها قد تكون خدعة شيطان خبيث . وما هو الدليل الداخلي على حقيقتها ؟ في رأى ديكارت أنه لا يوجد دليل واضح على الحقيقة ، ولا إثبات مباشر كذلك . ويجب علينا أن نثق « بحقيقة الله » ، الله الذي يثبت العقل وجوده . وفي رأيي أن إثبات الحقيقة مباشر ، ذلك لأن تجربة عالم واقعى هي في الوقت ذاته تجربة مصدره الفعال ، ألا وهو « أنت تكون » الذي يثبت صحة نفسه . ولا حاجة بنا أن نعتمد على « حقيقة الله » ، في حين أن خبرتنا إن هي إلا خبرة بالله تعالى وهو يباشر عمله !

۱۳ - للإبداع الخارجي الذي يميز الحقيقة رمزه المادي ، ولكنه ليس «علة» مادية

بالنسبة للذات في نطاق العالم ، أي الذات الرحالة ، فن السهل اعتبار عملية أخذها واستقبالها سلبية نحو عمل الطبيعة المباشر . فغالبية نظريات الادراك السائدة ، التي ترجع معلوماتنا الحسية إلى مثيرات فسيولوجية (تختص بوظائف أعضا الجسم) ، تدعونا إلى أن نرتد إلى وحدانية الكون المادية . وباعتبارها أغلوطة فكهة مغرية ، فلنأخذ ما بها من خطأ بعين الاعتبار .

فالقضية «لماذا وكيف يدخل العقل الصورة الكونية »تتركها وحدانية الكون المادية سراً غامضاً ، وهكذا تجعل من إدراك الحواس زيادة لا تفسير لها . كما أن كالها البالغ لسياج داتها يلغى ادعاءها – لا بأنها فرض من فروض الطريقة العملية – ولكن بأنها دراسة لما وراء الطبيعة ، أو تقرير عن الحقيقة ووصف لها (١)

فعلى أية حال ، فليس ما يميز الحقيقة هو النشاط البسيط ، وإنما هو النشاط الأصلى المبتكر ، المنتج المتوالد . وحتى على الرغم من أن المجموعة المغلقة ذات الطبيعة المادية تستوعب العملية الكونية كلها فى مكان وزمان لانهائيين ، فإنها فى جوهرها عمل واحد فحسب ، إذ تنقل إلى مالا نهاية (وتحفظ) نفسها خلال صور وأشكال تربطها سلسلة متتابعة . وكل وجه أو شكل من هذا العمل يعلله الشكل السابق ، مع التحفظ على الأهمية بأنه إذا لم تكن هناك علة للعمل برمته ككل ، فليس هناك علة لأى شىء . وحيث إن هذا العمل الواحد يملأ الزمان بأكمله ، فلا يمكن أن يعلله أى عمل سابق ، فمصدره يجب أن يكون معاصرا للوقت كله ومشتركا فى الاتساع مع المكان كله .

فالحقيقة المولدة المنتجة ، إذن ، لا يمكن أن تكون «علة» ، لأن العلة

<sup>(</sup>١) ولا ينقذ قضيتها الدليل المتزايد بأن المراقب يجب أن يشمله معنى النتائج المترتبة على العمل ، أو بأن نظرية المجال وحدها – كما أشار هيرمان ويل بالنظر إلى قوة تكافؤ وحدات النشاط الذرى – غيركافية لوصف الحقائق والمدلولات . ولا تزال التعاريف المادية التى تتضمن القائم بالعمل ، لا تعطى أية وظيفة مادية للعلاقة «الشعورية».

تكون دائما سابقة . وإذا افترضنا أن هناك «علة أولى » باعتبارها لم تسبب فلن تجد لها مكانا في السلسلة الزمنية ، ولن تكون على ذلك علة بالمعنى الدقيق . وأية علة لا يحدها زمن او قل أية علة أبدية تبدو مناقضة في التعبير ، وبخاصة إذا كان ما يعلل تتابعا زمنيا للأحداث ( ولو أن قياسا تشبيهيا معينا يمكن ملاحظته في شعاع الضوء الذي يؤكد العمل المستمر في صورة متحركة – وهو شرط لازم لسلسلة الأحداث كلها ، من غير أن يكون هو نفسه أحد الأحداث ) . ومع ذلك فان الحقيقة المولدة قد تكون موصلا – في وقت واحد دائما . وباعتبار أن العملية الطبيعية تنحصر فحسب في الاحتفاظ بما هو موجود ، فليس لها دافع يكن تعيينه ، إذا استثنينا المرحلة الأخيرة لانقسام الحلية غير المباشر .

ومن جهة أخرى ، فإذا كان هناك معنى يأخذ مجراه ، فيجب أن يكون موجودا في شيء متميز يحتلف عن الاحتفاظ به ، ألا وهو عامل الخلق والإبداع الذي يجب ، لكى يصبح مناسباً للجديد المنبثق ، أن يضم المبدعين بين دفتي ما يخلق ويبدع .

١٤ – معيار الحقيقة هو الإبداع ، بالنسبة لكل من العالم والفرد .

الإبداع قوة إيجابية ، بالرغم من أن فهمه يمكن الوصول إليه كأحسن ما يكون عن طريق ما هو ليس إبداعا . فليس هو مجرد شروع فى الجديد ، ولا هو اختيار من مخزن سابق الوجود يضم أهدافا مثالية . وإنما هو توليد من معنى خالد ، لا تعريف له إلا بألفاظ مبهمة ، كالخير ، أو الحق ، أو الجمال . وليس كيانه سوى الحنين إلى ضرب مثال بحقيقة غير معقولة . فالإبداع يعطى وصفاً أو تحديداً شخصيا لما هو غير محدد . كما أنه نقيض أى مبدأ أو رأى غير شخصى : فإن هو إلا شخصية تعمل .

وبهذه الصورة لما هو حقيق ، لا تصبح المعيشة البشرية تجربة متتابعة في الحكم على العالم فحسب ، وإنما تصبح مدرسة في الوصول إلى حقيقة الفرد الخاصة ، خلال تعلم الإبداع – أو فهم ما يستحق التحقيق ، ثم تحقيق جزء من ذلك المفهوم . وفي صورة (أنا أفكر) ، تكون النفس موجودة بكل تأكيد

حقا – وديكارت ، إلى هذا الحد ، صحيح ثابت . ولكنها تبقى أقل من حقيقية إذا لم تصبح كذلك مصدراً للوجود ، أى شريكة فى عمل عالمى كلى خاص بالخلق والإبداع .

وبهذا فإننا نستبعد ، كما يفعل كانط ، حجة ديكارت التي يدلل بها على الخلود . ويظل صحيحا أن (أنا أفكر) ، أو الشخص بوصفه فاعلا هو وحده الذي يمكنه أن يصبح خلاقا ، وبناء على دلك حقيقيا بأنه درجة . ومن تأملنا الخاص نستخلص أن مقدرة الفرد على البقاء بعد أزمة الموت الطبيعية ، أو دعوة الفرد إلى دلك ، ليست ضرورة مقدرة ، ولكنها موقوفة على المعيار الذي قد شحن استعال الفرد للحرية ، (أنا أفكر) ذات الوجود المجرد ، وعبأه بقدرة تكوينة .

ولا يعنى هذا قدرة منفردة على البقاء ، وكأن ( أنا أفكر ) بمفرده يستطيع أن يتطور إلى جوهر فرد حى لا يفنى . ذلك لأن « القدرة » من أى نوع هى قدرة فى نظام أو تركيب . والقدرة التى تلد قيا والتى هى موضوع حديثنا لا يمكن إلا أن تكون قدرة على مواصلة الاشتراك فى صنع العالم مع ( أنت تكون ) بذاته وهو الذى كان حياتها السابقة . وإذا أمكن على النقيض من ذلك أن تكون هناك روح غير محبة كلية ، تستخدم قوة خلاقة لصنع حلمها الخاص ، مثلها مثل جوهر فرد ، لكان معنى عزلتها هو انعدام وجودها بالنسبة للعالم الحى ، فيصبح كيانها الكامل كجوهر فرد موتا أبديا لها .

وبهذا يجب أن يترك التحليل الفلسني قضيته في راحة وهدوء وبدون أن يطرق التحليل موضوع القضية اللاهوتية ، فإنه يأخذ بعين الاعتبار الإمكانية الخاصة بعدالة داتية التنفيذ في عملية العالم ، التي بواسطتها تظهر ما نسميها إرادة الله لكل نفس بوصفها النتيجة المحتومة لإرادة النفس الخاصة بها : فلن تفني إلا برضاها الخاص . وهكذا فإن أعظم وأهم وصف لدوام عملية العالم هو أنه الدوام الخصب للحيوات الشخصية .

• .

# الجزءالسادس

خاتمة



التحليل ليس هو الحل: فهو يزود بحقيقة ، ولكن من نوع لا يدانى الحقيقة . وليست وظيفته أن يحل محل المعتقدات البديهية الحدسية فيا يتعلق بالحياة والموت ، وإنما وظيفته أن يعالج شرود خيال خلو من الشعور ، على استعداد لأن يضع نفسه موضع الحقيقة . وكلما ازداد عمق نفوذ الشعور على أية قضية ، وجب أن تزداد شدة العزم على أن ينظم الشعور ويدرب عن طريق التحليل ، وليس هذا من أجل الحقيقة فحسب ، وإنما كذلك من أجل الشعور . فالشعور له صدقه الخاص وزيفه الخاص . وصدق الشعور ، بقدر صدق الفكر تماما ، إن هو إلا قضية من قضايا الحياة والموت التي لم تبدأ بعد الحضارة المهتمة بذاتها في سبر غورها . فبدون الصدق والحق ، يكون الشعور فاسدا . وعلى النقيض من ذلك ، بدون الشعور ، يكون الحق عقيا . والتحليل الصحيح يجب أن يظل يسعى وراء حقيقته الكاملة في وحدته العضوية مع الشعور .

وقد اعتمد تحليلنا على مفاهيم مألوفة معينة - هي النفس ، والطبيعة المادية ، والحرية ، والحقيقة (الواقع) ، والإبداع (الحلق) . وأصبح لفظ «الإبداع» بالنسبة لنا علامة الحقيقة ، على أساس أن ما يحفظ ويصون فحسب لا يمكن أن تبلغ به الدرجة أن يفسر وجوده الخاص في الكون . ومع ذلك «فالإبداع» كمفهوم وصفى يمثل فخا ، أو محاولة خادعة تجعل من الوحشية الفطرية شيئا طبيعيا وتزينه بديكور له مرتبة علمية . ولنوضح بصراحة أن الإبداع ، إذا ما اعتبر أساسا غير شخصى تقوم عليه عملية العالم ، فإنه يسقط وتنعدم فيه الحياة ، فلا يوجد إبداع في الكون من غير شعور أو إحساس - أو قل أكثر تحديداً ، من غير عامل ذاتى ، أو دافع داخلى ، له طبيعة تماثل ما نسميه «الحب» .

فإذاكان هذا هو الشأن ، فإن المصير البشرى يعتمد على طبيعة الحب وقوته .

والحب، في أعم معانيه ، بوصفه حياة خلقنا ووجودنا الخاص – أى بوصفه حياة نفوسنا – ليس في حاجة إلى أن يحدد معناه بقدر ما هو في حاجة إلى أن يعترف به ويدرك في الشعور الذاتي ، أى في الخبرة المباشرة . وليس علينا إلا أن نؤكد ، باعتبارنا السلطات الأولية ، ما قد يذكره لنا أفلاطون أو علماء نفس الأعاق ، باعتبارهم السلطات الثانوية ، من أن هناك دافعا كلياً لكياننا تجاه هدف غير محدد ، وأن البواعث المتبانية التي تنبع فينا خلال العقل الباطن تتجه إلى الاندماج في إله حب واحد متسامي الذات . ويقدم لنا هذا الشوق المركزي الشامل صورا من تحقيق الغرض كاملا ، مثلها قدم للجنس البشري خلال التاريخ العاكس كله .

وهناك رمزان عظيان لمثل ذلك التحقيق ، أحدهما رمز الرؤية الطوباوية (السعيدة) « للخير » والثانى رمز الإبداع خلال خلع قوتنا الدافعة برمنها على أهداف نوعية ، هى حب الأشياء ، والكائنات والأشخاص . والرؤية السعيدة ، بوصفها حداً للكفاح ، تنقض الزمن باعتباره خبرة فردية . والإبداع خلال الحب يكمن داخل مجال الزمن ويتوعد الخلق المستمر في حينه . وإذا ما تحدثنا في إسهاب ، لوجدنا أن الشرق القديم (تصحبه النغمة الأفلاطونية الجديدة ) يميل إلى اكتشاف التحقيق في الرؤية التي تتخطى الزمن وتسمو عليه ، في حين يميل الغرب إلى اكتشاف التحقيق في أعال الحب المستمرة خلال الزمن .

أما فهمنا الأعمق للدوام البشرى فسوف يعتمد على إرجاع هذه القضية إلى الخبرة – وهى خبرة ذات نوعين ، الأولى خبرة الحب نفسه ، والثانية خبرة الموت – وسوف نجرى فى إيجاز هذا البحث الذى يعطى المشورة بذاته . وفى اعتقادى أننا سوف نكتشف أن الحلود يتضمن أسلوبى التحقيق كليها .

## حبرة الحب الحلاق

الحب ، كما نعنى به غالباً ، نوعى ؛ فهو خاص بالأشياء ، والكائنات ، والأشخاص . ويمتد أفقه حقا وراءها ، تجاه شئ عام شامل يمكن إدراكه فى هذه المفردات وخلالها – ألا وهو الهدف غير المحدد لقوتنا الدافعة الكلية . والحب

كعاطفة يميل إلى أن يجعل تحقيقة الكامل في بواعث فردية ، باعتبار ذلك موضوع إبداعه المحسوس إلى أبلغ درجة .

والباعث الأول على الحب النوعى – وفى رأبي أن الحب يتضمن استجابة العقل للجال – يظهر كإرادة إبداع أقل بما يظهر كإرادة صون ، وحجز واحتفاظ ، باعتباره خطوة نحو التملك . ومع ذلك فحتى هذا الباعث البدائي هو نقيض حالة من الراحة والسكينة ؛ فهو دافع ملازم يبغى معرفة ذلك الكائن كاملا من الباطن إلى الظاهر ومن الألف إلى الياء ، كما ينبغى فكريا إدراك سركيانه ، وطمس آخريته ثم الاندماج معه . وليس دافع الحب أن يملك بالمعنى الحرفي – ولو أن ذلك اللفظ مستعمل – لأن الكائن الحر لا ينبغى أن يفنى في حريته ، وإنما الدافع أن يتملكه الفكر ، وهكذا يتوالد ، وذلك لأننا لا ندرك على الوجه الأكمل إلا ما نصنعه . (وهذا هو الدافع الفطرى إلى الفن الصادق – لا التقليد ، ولا الابتكار ، وإنما وضع اليد الدائم أبداً على الواقع الحقيقي خلال توالد الفرد وإنتاجه .)

وهكذا فالحب هو معاملة الكائن المحبوب على أنه جديد بالدوام. والباعث على الرعاية معناه الحفاظ على ذلك الكائن إلى الأبد فوق حوادث الزمن والموت – كأن فى استطاعة المرء أن يفعل ذلك! أما معجزة الحب فهى أن الحب ينسى تلقائيا حدوده الخاصة إلى درجة كبيرة: فيتخذ لنفسه حق العمل فى مكان الله تعالى – وإلى جانب الحق يتخذ لنفسه كذلك القدرة! أهو الجنون العاطنى الذي يغلف الحب البشرى؟ أم هو النقيض، نقطة ترتفع عندها المحدودية البشرية إلى درجة الاشتراك فى الألوهية؟ وإنى لأرى أن النفس هنا، وهى تريد أن تنعم بالخلود على بشر فان آخر، إنما تبلغ فى تلك اللحظة شعورا ذاتيا أعمق، إن هو إلا إخطار أو إشارة بمصيرها الخاص بها.

وحتى مع هذا ، فليست إرادة الخلود هى كل ما نعنى بقدرة الحب الخلاقة . كما أنها ليست محددة بالتوالد البيولوجى . فالمحبون من بنى البشر ف رموزهم البيولوجية الحاصة بالتغلب على الموت لا ينجزون إلا نقل قائمة لموتى ،

ولعلها سلسة لا نهاية لها من الحيوات التي تنهي . ولا يترك الحب الحلاق الكائن المحبوب ثابتا من غير تغيير ؛ فهنا يجب أن يذكر الأفق الأبعد للقوة الدافعة الكلية أو لإله الحب . وإن تحقيق هذا المحمول هو الذي ينبغي أن يتم في هذه القضية الخاصة : فكما عبر نيتشه في كلماته العنيفة النبوية ، «كل حب عظيم يخلقه المحبوب ، وكل الحالقين غامضون . » فما يجب ، سواء في الأشخاص أو في الطبيعة ، ليس كالاً ساكناً ألبتة ؛ فهي في الأشخاص « روح الحاج » ، التي تقودها تلك الرؤية ذاتها – أو نفس غير محققة ، تكافح في الوصول إلى ما ليس موجودا ، ولكن لها القدرة على ذلك . وحياة الحب – الذي لا يعي فحسب ما هو موجود ، وإنما يعي كذلك الإمكانية التي لم تولد بعد في المحبوب – تنحصر في إخراج تلك الإمكانية إلى النور في حمى الهدف المشترك ( غير المحدد بالرغم من ذلك ) . وهكذا يصبح الحب طاقة الإبداع المستمر في الزمن .

وحيث إن النفس غير المحققة ، والأصلية بالرغم من ذلك ، تتميز ببعد لانهائى ، فإن رسالة الحب فى الزمن لن تتم بتاتا . وإذا لم يحتفظ مثل ذلك الحب فى داته بما يؤكد دوامه الخاص ، فانه يسير تحت ظل خداع كونى .

ولنتجه للبحث فيما إذا كان في استطاعة خبرة الموت أن تلقى أي ضوء على مجال هذا الظل الكامن.

#### خبرة الموت (الاحتضار)

لا تنقصنا القدرة على تتبع هذه التجربة فى جزء من الشوط الذى تسير فيه . فهناك الملاحظة الإسقاطية ، الخطرة قطعا من ناحيتى الصدق والحق ، والتى يقوم بها شاهد الموت . وهناك التقرير الذى أدلى به بعض الأشخاص الذين قطعوا مرحلة فى طريق الموت ثم عادوا . وهناك تيار عريض من الحديث المنقول عن عرافين معتمدين ، يجب علينا نحن أنفسنا أن نقوّم أوراق اعتادهم .

وباعتبارنا مراقبين ، علينا أن نعرف الحقيقة القائلة بأنه عندما يمدّ الموت خطوطه إلى حياة ، فغالبا ما يكون هناك من قبل الشخص المحتضر ترحاب

واضح بالنهاية . ومن وقت إلى آخر يكون هناك موقف أكثر إيجابية ، أو نوع معين من « الهيام بالموت » وكأن المحتضر قد اجتذب نحو اللاأدرية . وذلك النقيض لارادة الحياة قد يغزو الحياة حتى قبل أن يقترب الموت – كهاكانت الحال مع موازر ، وريلكه ، وأونيل ، إذ يوجد ما يعرف بإرادة الموت العادية .

وفى الشرق ، للتنحى الارادى عن الحياة مكانة محترمة . ولقد زودنى فى عام ( ١٩٣١ ) أحد طلبتى السابقين ، وهو الدكتور ن . ن . سن جوبتا ، ويشتغل بعلم النفس فى لكناو ، بتقرير وصف فيه موت عمه الذى تكهن به العم ، والذى يحتمل أنه راقبه أيضا ، فى إحدى تأملات الصباح . وفى جميع أنحاء أرض اليوجا يجد المرء مثل تلك الروايات ، ويذكر نورمان هول بعضها فى قصصه عن البحر الجنوبى . أما بيننا نحن الغربيين فلا وجود لمثل ذلك الفن المعروف فن إخهاد النفس وإسكات ضربات القلب بعزيمة قوية وذلك بالسيطرة المباشرة على الإرادة . أما سبق المعرفة وتقبل النهاية الآتية ، وكأن ذلك يتم باستبعاد غريزى للدافع الحيوى ، فسألة ليست مجهولة . وها هى ذى إحدى الصديقات تخبرنا كيف ودع جدها لأبيها الحياة :

(كان معتادا ، بوصفه رجلاً مسناً للغاية ، أن يطلب من واحد من ذريته أن يترك عمله ويبقى بالمنزل ، ليكون معه ، وذلك فى الأيام التى كان يشعر فيها أنه فى حاجة إلى رعاية . وذات يوم استودع الله كل فرد من أفراد ذريته ، بطريقة فيها قليل من التكلف كان يميز بها . وفى اليوم التالى ، عندما سئل من يفضل أن يبقيه معه ، أجاب قائلا : « لا أحد . إننى أريد أن أكون وحدى اليوم . » وفى المساء ، اكتشفنا أنه مات ، وكان يبدو أنه مستغرق فى النوم على مقعده . ) وفى دائرة عالمنا ، بالنسبة لغالبيتنا ، صغارا كنا أو كبارا ، يجئ الموت فى أثناء المجهودات التى تدبر لتفاديه ، مجهودات متفق عليها بوصفها إجبارية لازمة ولا جدال فيها . ومع ذلك ، فنى تقديرى ، أن هذا نادراً ما يكون جوّانية الحادث الكاملة بالنسبة للمحتضر . وبقدر ما استطعت أن ألاحظ دنو الموت ، أو أن أتتبع ملاحظات الآخرين ، فقد بدا من الممكن أن أكتشف من قبل الشخص

المحتضر، في النزع الأخير، مشاركة مع الطبيعة، وكأن الشخص، قبل أن يتم الموت نهائيا، قد أصبح طرفاً راضياً عن الشركة. والرواية التالية تبدو نموذجا عادلاً للموت بالمرض:

(كان المريض على وشك الموت بالسل. وكان قد فقد شعوره ، ثم ارتد إلى فترة من الوعى النير ، وما لبث أن هوى مرة أخرى إلى أعاق الغيبوبة . فقال الطبيب : «أن هذه هى المرة الأخيرة ، ولن يعود إلى الحياة . » فعلقت الممرضة قائلة ، « لا : بل سيعود » وقد كان أن عاد مرتين – ولم تستغرق المرة الثانية سوى لحظة أو لحظتين قبل أن يتوقف تنفسه . وكان س معه آنئذ ، وأدرك هو ذلك . وبعد ثند من غير ما كد أو نضال انسل في هدوء ، وكأنه يرحب ترحيبا عميقا بالسلام . وعندما توقف التنفس ونبض القلب ، تحول الوجه إلى جهال لا يمكن وصفه . )

ومثل دلك الإبعاد لإرادة الحياة - إن لم يكن نقضا لها - فهو مستقل عن أى حكم من قبل الشخص المحتضر بأن عمله قد تم وانتهى . وقليلون من يستطيعون القول بذلك . ولا يأتى الإبعاد في أثر الأعال التامة فحسب ، وانما يتلو كذلك الأعال التي انقطعت أوصالها - كها هو الشأن مع ملك سيام في التثيلية ، عندما يقول : «إلى آخره» - وكذلك يأتى إبعاد إرادة الحياة في إثر وفيات الصغار . ويبدو أنه يسجل مدركا سريعا مريحا إلى درجة لاحد لها مفهومه أن الأعال اليومية ليست هي ماهية المعيشة ، وأنه بشكل ما ينبغي أن تفصل وتقطع النهايات . هذا وإلا اعتبر الفرد مركزه في الكون مثل صاروخ نارى مبدد . فإذا ما سمحنا لفاوست دائم السعى أن يصل فحسب إلى هدفه - إذا ما كان الهدف الكلي - لأصبح ولا مستقبل له . والسلام الذي يظل الشخص الذي يموت ليس هو سلام النهاية ؛ وإنما هو - كما أقره - سلام الانتقام والتحويل ، وسلام الارتداد إلى الأصول ، مصحوبا بافتتاح محسوس لمنظور أعمق صحة وشاتا . (۱)

<sup>(</sup>١) وسواء أكان ذلك نتيجة نهاية مقطوعة أم صورة نهاية تجرببية ، فلأسجل هنا إعتقادى بأنه 🕳

وهناك تقارير كثيرة عن هذه الخبرة أدلى بها أشخاص عادوا من رحلة جزئية في طريق الموت – ولقد انضممت الآن بطريقة ثانوية إلى تلك الجاعة – وللك التقارير تميل إلى إثبات هذه التخمينات. وليسمح لى جيرالد هيرد أن أقتبس الفقرة الآتية من خطاب سطره في مايو، عام ١٩٥١:

ر إننى أعتقد أن الوصف المذكور فى قصة تولستوى القصيرة الرائعة ، قصة «موت إيفان اليتشى » ، لا يقوم على خبرة واقعية فحسب كها لا يعطى صورة جلية لخبرة واقعية فحسب ، وإنما كذلك للخبرة التى ستكون ، فى خطوطها الرئيسية ، خبرتنا عندما «تخرج» – أو كها يعبر النص السنسكريتي (الهندية الفصحي ) ، عندما ينزع لب العشب من غلافه . ولا يخالجني أدنى شك ، نتيجة لخبرتي الخاصة وكذا لخبرات الآخرين . إننا نكف فعلا عن اتصالنا المحدد بالعالم الحسى ونندمج داخل إطار آخر من الشواهد والأدلة . )

وإذا ما جمعنا هذه المعلومات المؤلفة من أجزاء صغيرة عن الحبرة المباشرة وغير المباشرة ، وقطعنا قدرا هائلاً من الحجج الأدبية التي تقرر أن للموت وجها مزدوجا ، وجه عدو ووجه صديق (١) ، فانه يمكننا أن نفسر خبرة الموت في

بالرغم من أننا نحن الغربيين وبما أننا نكون قد فقدنا القدرة على التنحى عن الحياة عن طريق الرقابة الداخلية ، فإن إرادة الموث العادية ينبغى أن تحترم . ومع تلك الإرادة يجىء كذلك حق الموت ، الذى غالبا ما ينكر أو يعطل بقسوة ، خلال نظرية خاطئة عن الواجب ، تحرضها وتعينها ضرورات القانون . (١) يمكن أن يسجل قدر كبير من الاعتراف واسع الانتشار في جميع الثقافات بمودة الموت وصداقته . وقد يوضح ذلك شوبيرت في « الموت والعذراء » ، وما يصحبها من تأكيد نهائى ، وأننى صديق ولا أتى للعقاب . و وتظل الملاحظة أو الإشارة قائمة حتى في صور الموت الأكثر إزعاجا . ويوجد مثال لافت في إعدام - ويقول البعض في صلب - الحلاج الصوفي الفارسي في بغداد ، في مارس ٩٢٢ ميلادية ، وقد حكم عليه بالموت بتهمة التجديف لأنه قال : « أنا هو الحقيقة . » وكان الحلاج يتوقع مصيره ومنيته ، فقد كتب يقول : أيها السياف ، إني أحييك بأنفاس موتى أيها الظافر ، إني أسلمك حصن قلبي . فسرعان ما تفتح الأبواب » وتفارق الشفاه العليلة مرة ثانية ، لا تنكرر بعد، عالما ليس له نهاية . والكأس سم ، والفكر موت ، والذي يعطيهم ، أليس هو الصديق ؟ »

كان هذا إيمانه ، كماكان عمله كذلك . ويقول نيكلسون : ﴿ فَى أَثَنَاءَ إَعَدَامُهُ الذَّى نَفَذَ بَطْرِيقَةَ وَحَشَيْةً ، أَظْهِرَ الحَلاجُ أَقْصَى ثَبَاتَ وَجَلَد ﴾ . ( هيستنجز ٦ ، ٤٨٠ – ٤٨٢ ) . ولقد ترك في أذهان معذبيه انطباعا عن السمو الذاخلي لا يمحى .

مجراها العادى نوعا ماكما يلي:

وبعد المراحل الأولى من الانفصال من الوحدة مع الجسد ( في صورته المعبّرة تعبيرًا اجتماعيًا) ، يحدث نوع من الحزوج إلى النور ، كما يحدث بعد اجتياز نفق ، أو نزع قشرة ، أو بزوغ مثل الراحة التي يحصل عليها الغواص عندما يصعد إلى سطح الماء. والتغير الذي غالبا ما يظهر على ملامح الوجه – كزوال غلامات القلق أو المعاناة ، والتجلي في نبل وسلام ، والظهور في كرامة كونية – هذا التغيير الملحوظ يحتمل إلى حد كبير أنه يسجل مظهراً من الانتقال المحسوس داخلياً. وحتى قبل تلك النقطة ، يجب علينا أن نميز ونفرق بين خبرة الشخص المحتضر وتفسيرات وتراجم الشخص المشاهد ، التي تعتمد على علامات معبّرة عادية ، فما عدا اللحظات التي يعود فيها الشخص المحتضر إلى الوعي والإدراك . وهنا أساس يقوم عليه الاعتقاد بأن الشخص المحتضر يميل مبكرا إلى فصل كيانه في العالم من كيانه في الجسد ، وكأنه يقول : « أين أنت ، يا ألم ؟ » وبينا يكمن في الترحيب بالموت تسليم يتمثل في الملل المتزايد الذي يتميز به كائن عاجز حائر، فهناك نجدة واسعة تتشكل جسميا عند « الدخول إلى الزاحة » . وهذا الترحيب يبدو أنه مثالي في إيجابيته إلى حد بعيد ، كأن عناصر جديدة من الخبرة ونفاذ البصيرة قد دخلت منطقة الشعور.

# الرؤيا الطوباوية (السعيدة) كتحقيق وبلوغ مأرب

يوحى الكثير مما قررناه وأخذناه في اعتبارنا بأن الموت يؤدى إلى توقف الخبرة في الزمن ، سواء في صورة اندماج الشخص أبديا في الواحد ، كما هو الشأن في مفهوم النرفانا ، أو في صورة أخرى من صور الرؤية السعيدة ، البالغة حد الكمال والنهائية .

للمفهوم الهندوكي بصائره المتعمقة ، التي تقوم على مطالبته الشرعية بأن الدين والفلسفة يجب أن يؤسسا نفسيها على الخبرة ، أى « وعى مباشر بأساس

الوجود. "(۱) ولا تكمن ماهية أو جوهر هذه النظرية في فكرة الكرما – لأن الكرما – باعتبارها نقل العمل الناقص خلال تجدد متتابع – ليست خلودا حقيقياً صحيحاً. « فالنفس الحقيقية ، التي هي أبدية وعامة شاملة ، لا تعانى أي تغيير. « ووحدتها الفطرية مع الواحد لا يمكن أن تنفصم عراها أو تنبذ ، على الرغم من أنها متنكرة ومختفية تحت ستار ظروف تجريبية ؛ فهدفها النهائي هو استعادة الوعي الذاتي . وكها كان فيفكاناندا يميل إلى التعبير عن هذا الموضوع ، « فإن الطبيعة . . . تأخذ الروح الغافلة عن نفسها من يدها . . . وترتفع بها أعلى وأعلى . . . حتى تسترد جلالها المفقود ، وتتذكر طبيعتها الخاصة بها . » أما الذات ( الأنا ) اللجوجة ، التي تصر على انفصالها عن الأخريات وعن الواحد ، فإنها « تبتر » في النهاية : وبعد بلوغ هذه الغاية القصوى وهذا الختام ، لا تعود هناك أية خبرة في الزمن .

والأدب الغربي لا ينقصه الاتفاق التلقائي مع هذه النظرة ، مادام ، كذلك ، يقوم على الخبرة المباشرة ، لا على التخيل التقليدى . ولنتأمل هذه القضية التي ذكرها سيجفريد ساسون في المتتاليات :

إنى لأحسب

أنه لو أمكن أن يضيَّ خلال شدخ في جسدى مرة فحسب - لا شيَّ سوى شعاع واحد من أشعة ذلك اليوم الخالد الذي يبارك الجميع، لما طلبت من الله أكثر من أن أنطلق من هنا الآن

<sup>. (</sup>١) سوامى أساشانندا ، « النظرية الهندوكية فى الخلود »عدد فبراير ، ١٩٥٧ . والعبارات المقتبسة الآتية فى هذه الفقرة مأخوذة من نفس المقال وهو تسجيل لخطاب ألتى فى المؤتمر الفلسنى فى نورث وست ، بالولايات المتحدة الأمريكية ، عام ١٩٥٦ .

فى تلك العبارة الموجزة: «أنطلق من هنا الآن. »كم من تنازل قوى عن كل حق فى الحجز على الكون الدائم! وذلك بالرغم من عدم التنازل عن المطالبة بالحق، الذى قد أصررت عليه، باعتباره مقابلا للعالم الذى أعطانا، حق الفهم! وبعدئذ هل ننهى بإرادتنا؟

### ٤ – اتحاد الرؤيا والزمن

وإنى لأعود الى الرأى الذى طرحته وهو أن رمزى التحقيق يرتبطان الواحد بالآخر، ولا يمكن إدراكها حقا وهما منفصلان. ولكى نبين كيف يكون هذا ممكنا، فلأوضح أن أسلوبي الخبرة يحدثان في واقع الأمر معاً في هذه الحياة.

فلا تسير الحياة العادية من غير أن تتخللها من وقت إلى آخر « أشعتها المنبثقة من دلك اليوم الخالد ». ولنتذكر تجارب « الاستنارة » التى يتحدث عنها جون ميزفيلد في كتابه ( التعليم يستغرق مدة جدّ طويلة ، ص ١٩٧ ) وإنى لأعتقد أن هذه الخبرات - التى يمر بها كل فرد بدرجة ما - تدخل في تلمساتنا اليائسة إلى أبلغ حد : فهى تقدم - لساعة ، أو يوم ، أو عدة أيام - صورة لمعنى الأشياء : « الآن ، ولأول مرة ، أرى ! » فهذا النور الداخلي ليس نهاية : وإنما هو بداية جديدة . وبينها يحتني التألق ، تبتي الاستنارة ، ولا يمكن إبعادها . أما عمل الحياة الذي يلي فيعينه ويوجهه إحساس فريد بتعلم الأوليات - وكأن الفرد بوضع يده من جديد على إحدى البديهيات ينبغي دائما أن يعيش في - نهوض يعرف نهضته الخاصة - لا حقيقة تامة ، وإنما توقع بلوغ التحصيل النهائي . (١)

وهذا ، إذا لم أكن مخطئا ، هو المعنى الحقيق لفلسفة الجيفانمكتا الهندوكية ، الارتياح والإطلاق ضمن الوجود الحالى . فالأبدية الحقة تتضمن الزمن ، لا تنهى الزمن . فهى تمتد عبر المستقبل ولكنها كذلك تغطى الماضى . وغالبا ما

<sup>(</sup>١) معنى الله في الخبرة البشرية ص ٣٠

تعمل بصيرتها (كما تفعل كل بديهة صحيحة) مصحوبة بنوع من الاسترجاع، وكأن المرء يرجع إلى مدرك سابق، أغفل لمدة طويلة. فيحوّل الشوق المتجه إلى الأمام نفسه إلى علة حنين. ولقد عبّر أفلوطين بطريقة مدهشة عن إشارة الزمن المزدوجة إلى تأثير الجمال المادى:

فما إن يشاهد لأول وهلة . حتى يتضح وجود مثل تلك الصفة .

فتتعرفها الروح كشئ مألوف لمدة طويلة ،

يستوقف ويعدو بالإشارة

(التسعية جزء ١، باب ٢، فصل ٢).

وهكذا . إذا حدث في الموت ، أنكان جزء ما من الرؤيا السعيدة تصسنا ، وأخذ يستوقف ويدعو الروح العابرة - وهي روح سبق أن عرفت الحب الصادق على حقيقته - فإن هذه تكون حقا لمحة من الأبدية ، ووحدة مع الواحد : ولكنها لن تكون نهاية للزمن في ثبات أبدى ، ذلك لأن الزمن الذي يمكن ألا يتوقّف ، في وقت ما ، لا نهاية له . وهكذا تصبح على الفور استردادا للذات ، ودكرى ، وإغراء دائما على الحلق والإبداع خلال الحب بينا الزمن يتقدم ويسير . أما وحدتنا مع الواحد فهي مشاركة ، ليست في رسوخ وعدم تغيير ، وإنما في شركة معه تعمل باستمرار وتخلق عالما لا نهاية له .

التصميم الأساسى للغلاف: أسامة العبد

الإشراف الفنى: حسن كامل



يقول البروفسور هوكنج: إن الإنسان هو الحيوان الوحيد الذى يفكر فى الموت. وهو أيضا الحيوان الوحيد الذنى يراوده الشك فى أن الموت هو نهاية الحياة. وهذا الكتاب يلقى الأضواء على الأمور التى تتصل ببقاء الإنسان وخلوده ويكاد يكون الكتاب الوحيد الذى ظهر فى هذا القرن متناولا فكرة الخلود مناقشا لها مناقشة تقوم على أحدث الآراء العلمية.

والكتاب لا يقصر نظرته على فكرة الخلود، وإنما يمر عبر تجارب الجنس البشرى فيما يتصل بهذه الفكرة. فهو بهذه المثابة يعتبر سجلا لتحركات فكرة الخلود عبر الأجيال. هذه الفكرة التى تطل بعقل الإنسان وتراوده، فترجح به المشاعر بين الأمل والقياس، بين البقاء الذي لا زوال له أو الفناء الذي لا حياة بعده.

إنه نبع من الأفكار الرائعة يهديها أحد عظماء الفلاسفة في عصرنا هذا إلى الأجيال القادمة. انظر إليه وهو يقول: "علينا أن ننظر إلى الموت إذا ما نزل بنا وكأنه الذكرى السعيدة للحب"، أو وهو يقول: "إن معرفتنا بالحرية معناها أننا نشعر بازدواج وضعنا في الكون. فنحن مخلوقون وخالقون. وحياتنا ما هي إلا التدريب على فن الابتكار".